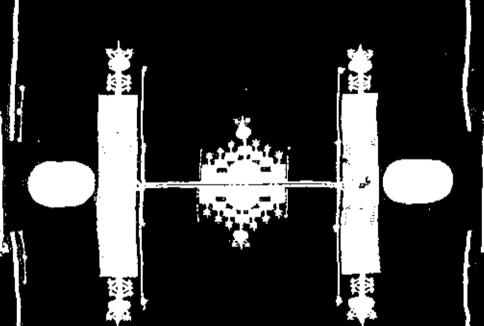
د. محمد عمارة

معالم المنهج وعالم الإسلامية



دارالشروق

معالم المنهج الإسلامي

الطبيقة الأولحات ( 1994 الطبيقية الشاشية ( 1999 )

> 1991/4109 81201 1200 ISBN 977-119-0060-5

## بمستنع جهندهوق الطرتيج بمستعوظة

۾ دارالشروقي

المشارع مييونه المصري مدينة تصر والفاجرة . مضر تشهون : ۲۲۳۳۸۹

باکی: +(۲۰۲) ۱۲۰۲۷۹۹۷ email: darig shorouk.com www.shorouk.com

# د. محمد عمارة

# معالم المنهج الإسلامي

دار الشروق...



# المحتويات

| ٧          | - مقلیم                                             |  |  |  |  |
|------------|-----------------------------------------------------|--|--|--|--|
| ۱۳         | قهيدٌ عن أزمة ومأزق الفكر الإسلامي والأمة الإسلامية |  |  |  |  |
|            | الله والإنسان والعالم                               |  |  |  |  |
|            | البدء والسيرة والمسير                               |  |  |  |  |
| 44         | وحدانية الخالق المعبود                              |  |  |  |  |
| ٥٣         | الإنسان: الخليفة                                    |  |  |  |  |
| <b>ም</b> ቁ | كون تحكمه الأسباب المحلوقة                          |  |  |  |  |
| ۱۵         | سبل الوعى والمعرفة                                  |  |  |  |  |
|            | الوسطية الإسلامية                                   |  |  |  |  |
| ٧Y         | الوسطية الجامعة                                     |  |  |  |  |
| ۲۸         | الفكر والمادة                                       |  |  |  |  |
| ٨٧         | الجبر والاختيار                                     |  |  |  |  |
| ٩٢         | اكتمال الدين وتجديده                                |  |  |  |  |
| ٩٦         | النصي والاجتهاد                                     |  |  |  |  |
| 3.7        | الدين والدولمة                                      |  |  |  |  |
| ٤٢         | الشوري البشرية والشريعة الإلهية                     |  |  |  |  |
| ٥.         | الرجل والمرأة                                       |  |  |  |  |
| ٥٧         | الفرد والطبقة والأمة                                |  |  |  |  |
| ٦٨         | الوطنية والقومية والجامعة الإسلامية                 |  |  |  |  |

## التربية الجمالية

| 190   | المنسلم والجُعَال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 414   | جماليات السّماغ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       | جماليات الصور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| * * * | _ في القرآن الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|       | _في السنة النبوية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| TTÝ   | _موقف الفقهاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|       | الجهاد في سبيل الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 4 6 9 | الجهاد سييل التطبيق لمنهج الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|       | المصافق بيري بيدين بيدين المصافق بالمصافق بالمصافق بالمصافق بالمصافق بالمصافق بالمصافق المسافق |

#### تقديم

هذه الصفحات التي نقدمها .. تحت عنوان: (معالم المنهج الإسلامي) .. هي المشروع فكرى المحاول أن يقدم تضورا أوليا في موضوعه ، مستهافا شحد الفكر ، واستنقار العقل ، طلبا للإضافة والنقد والتعديل؛ وذلك وصولا للرؤية الأوضح ، والصياغة الأشمل ، والتصوير الأدق . . ولا تدعى هذه الصفحات أنها الكلمة الأولى . . أو الأخيرة ، أو التصور الأمثل في مثل هذا الموضوع . . ذلك أن خطر القضية يحتم بلورتها عبر جهود جماعية ، تطمح هذه الصفحات أن تكون فيها خطوة على طريق طويل ، سبق إليه الكثيرون ، وما زال في انتظار الكثيرين . .

ولهذا السبب فإنتا نؤثر أن نقدم أفكارنا الرئيسية في فقرات متميزة ومتتابعة . تختص كل فقرة بمعلم من معالم هذا المنهج الإسلامي ، أو جزئية من جزئيانه . لتتخذ كل فقرة صورة الفصل أو ما يماثله ، وذلك حتى تتيسر للجهود المطلوبة أن تقدم الرأى في هذا التصور الخاص بكل معلم أو جزئية أو فكرة ؛ طلبا للإثراء ، عبر النقد والإضافة والتعديل . .

كذلك أود أن أنوه في هذا "التقديم" بأن الأفكار الآساسية في هذا البحث، قد حظيت بحوار فكرى خلاق ورفيع المستوى، فلقد بدأت في صورة اورقة عمل وزعت بواسطة الأخوة الكرام القاتمين على أمر "المعهد العالمي للفنكر الإسلامي ولهم أيضا فضل اقتراح الكتابة في الموضوع وزعت "ورقة العمل" على صفوة من مفكري الأمة وعلمائها، الوثيقة صلات تخصصاتهم بقضية "المنهج" لإبداء الرأى فيما تضمئته من تصورات وأفكار . .

ولقد عُلقدت في إطار المعهد لندوتان مشخصصت اللحوار في هذا البحث ، شارك فيهما نحو من ثلاثين من العلماء والمفكرين والباحثين . (١) وكتب

 <sup>(</sup>١١) عقدنا بمقر المعهد العالمي للفكر الإسلامي في القاهرة... وكانت الندوة الأولى في ١٩ جمادي الأخرة
 ١٤٠٠ هـ الموافق ٢/ ٢/ ١٩٨٨م. والثانية في ٢٤ شعبان ١٤٠٨هـ الموافق ٢/ ٤/ ١٩٨٨م.

آخرون. عن لم تتح لهم الظروف حضور التلوتين ـ آراءهم في عدد من الدراسات والأبحاث. . كما حاورت ـ شفاهة ـ عددا آخر من العلماء والمفكرين حول ما تضمته البحث من آراء. .

واعترف مباذقا ومعتزا بالتي قد أفدت حتى من الآراء التي لم أقتنع بمطقها ولا بمنطقة التي لم أقتنع بمطقها ولا بمنطقة ولا بمنطقة التي توجهاتها ولا بالروح التي وجهت ملاحظاتها؟ أ. . فيما بالنا بالآراء الطيبة التي تبهت على أشياء . . أو أضافت أشياء . . أو حدرت من سوء فهم، فدعت إلى مزيد من الشيط ليعش الجيارات . . أو اقترحت تعديلا في ترتيب الموضوعات والققرات . .

لقد كانت تجربة جديدة بالنسبة لي . . أن يعرض عمل فكرى على صفوة من العلماء والمفتكرين لإبداء الرأى فيه قبيل أن يعرض عمل فكرى على صفوة من والعلماء والمفتكرين لإبداء الرأى فيه قبيل أن يوضع بين يدى جسمهور القراء . . وأعترف أنها كانت تجربة غنية ، وإيجابية . . بقدر ما كانت ضرورية في هذا الموضوع على وجه الخضوض . . فهو في مقدمة المعضلات الفكرية التي لأ بد من تضافر جهود جماعية كي تبلور فيها القرب التصورات من اخقيقة موقف الإسلام . . .

#### \* \* \*

وإذا كان لى أن أشير، في هذا التقديم، مجرد إشارات، إلى ألوان من الفيكرا وغاذج من التقويم، ومن التقديم، مجرد إشارات، إلى ألوان من الفيكرا وغاذج من التقويم، ومن الدورد الأقعال، التي حظى بها هذا العمل، في الحوار بالتدوتين، وفي الأبحاث والأوراق التي كتبت حول ما فيه من أفكار . . إذا كان لي أن أشير إلى شيء من ذلك، فإنني أكتفي بهذه الإشارات، المعبرة عن منخبتك أن أشير المستقبل به من افتكرا والتقويم، والردود أفعال، . .

لقد كانت أكثر القضايا التي أثارت الجدل هي قضية: «النص... والاجتهاد» . . ولقيد انطلقت كل التجعفظات والاغتبراضات من «المخاوف» ومن «المشاعر» . . وبقدر ما كان هناك معاودة للقراءة ، كانت يمزعة الاتفاق مع ما جاء في البحث عن علاقة «النص» بـ «الاجتهاد» . . فكنموذج على هذه الحقيقة ما جاء في واحد من التعليقات التي كتبت حول هذا الموضوع:

«لقد قرأت البحث للمرة الثانية، وتبين لي أن ما سبق أن أخذته عليه يمكن قبوله، مع تدقيق العبارة فقط، مثل موقفه من ضرورة الاجتهاد مع وجود النص . القطعى الدلالة والقطعى الثبوت، فهو يقصد حقيقة أن يقول: إن الاجتهاد في هذه الحالة سيكون في شيروط إعسمال النص، وإذا كقفت العبارة فإن الفكرة صحيحة ... هذا أ.

\* ولقد كتب أحد الدعاة مشكورا - بحثا ضافيا، دارت أغلب ملاحظاته حول الرفض لما جاء بالبحث عن النص .. والاجتهاده (٢) . وقرئ هذا البحث في النبوة الأولى التي ناقشت فورقة العمل . . فكان من التعليقات التي قيلت عن هذه الملاحظة الرافضة . . مثلا ، التعليق الذي يقول أ ﴿ إِزَاء كثير من هذه القضايا أشعر أننا، مزيد من التأمل، يمكن أن لا نجد هتك خلاقا . . فريما أدى تنقيح التعبير إلى الاتفاق ، أو إضافة جملة معينة تؤدي إلى الاتفاق . . لكن في كثير من النقاط المشار البها، والنقاط المشار البها، والنقاط المثارة ، . أعتقد أنه لا يوجد خلاف كبير . . وأن مقصد البحث مقصد صحيح (٢) . : بل لقند وصف البعض هذه الملاحظات الرافضة بأنها المرافعة . . فيها تجاوز التكثيرة ! . . و(٤) .

كما كان هناك تعليق يقول: «إن عبارة؛ (لا اجتهاد مع النص) قد فهمت فهما ضيقا متجهرا، حاله بين المجتمع المسلم وبين التطور، ، وهذه قضية أساسية جداء أتمنى أن تقرد لها عدة أبحاث، لعلنا نستطيع أن نخرج فعلا من عنق الزجاجة هذا فنطور الكثير من النظم الحضارية التي تحكم المجتمع . - (٥).

إن بعض الأراء قد تراوح تقويمها للبحث بين الثناء والإعجاب وبين المخاوف
 من أوهام حسبوها المجازفات ! . . . وكثموذج لهذا اللون من التقويم ما جاء في
 أحد الأبحاث المكتوبة:

«إن البحث قد قدم نظرات دقيقة وذكية وهامة يمكن أن تشكيل إضافة حقيقية في القضية المطروحة ، إلا أنها لا تخلو من بعض المجازفات . . الأمر الذي يستدعى شقع التباس يمكن أن يتوهم من الكلام . . أ(1) ،

<sup>(</sup>١) من تعليق مكتوب للأسبتاذ الدكتون يوسف إبراهيم أستاذ الاقتصاد بجامعة قظر -

<sup>(</sup>٢) هو الأستاذ الدكتور يومنف القوضاؤي. عميد كلبة الشويعة. بجامعة فطر:

<sup>(</sup>٣) مِنْ تَعَلِيقِ الأستاذُ عَبِدِ الحليم محمد أحمِدُ الباحث الإسلامي. وضاحت ادار القلم ا-

<sup>(</sup>٤) من تعليق الأستاذ الدكتور محمد عبد الهادي أبو ريدة بمصر.

<sup>(</sup>٥) من تعليق الأستاذ الدكتور محمود سفز - مدير جامعة الخليج .

<sup>(1)</sup> من نعلهٰ مكتوب للأستاذ الدكتور عمو عبيد حسنة قطر .

### الله فإن هناك من كتب عن البحث فقال:

«لقد قدم هذا البحث مساهمة جديدة وثرية حول المنهج الإسلامي؛ إذ طرحه في كل جوانيه وكل أبعاده المعرفية والشقافية والسياسية والاجتماعية والاقتضافية، مما أدى إلى طرح الصحيح والمباشر لمشكلة تخلف الأمة، ووسائل تقدمها ... "(٢٠) .

كما أن هناك من تحدث عن أفكار البحث وعن صيافته كتموذج يذكر بموضوعية وعدمق وبساطة الصدر الأول للإسلام. . فنقال القيد تناول البحث مظاهر الفنطراب العقل المسلم، مثلا، في مفهوم السبنية، وطريقة فهمه لها . . واضطرابه بين القدر، بمفهوم الجبر، والقدر بمفهومه الذي جاء به الكتاب والسنة . . واضطرابه بين المتوكل والتواكل، وبين فعل الأسباب وتأثيرها . . فأوضح المعنى ببساطة شديدة تتناسب مع طريقة الصدر الأول في الفهم لهذا الموضوع . . ه (٢) .

\* ومع ملاحظات جزئية وموضوعية. . تحدث أستاذ آخر عن تقويمه للبحث، فقال: القد أضاف البحث إلى الدراسات المتهجية بعدا جديدا وهاما، هو البعد التاريخي، اللي يلمس به المفكر المسلم بذور هذه القضايا. . وظلك بالقدر الذي يوضح مشاكل المنهجية اليوم، دون أن يجر الفكر إلى العيش في قضايا المنهج القديم وهزالقه ودرويه . . "(1).

<sup>(</sup>١) من تعليق مكتوب لأستاة أمسك عن فكو استعه حرصاعلي عدم الإسناءة إليه 15

<sup>(</sup>٢) مِن يَعليق مُكتوب لِلإستنذالدكتور مجهد عبد اللاوي ـ المغرب.

 <sup>(</sup>٣) من تعليق الأستاذ الدكتور طه جابر الخلواني ترفيس المعهد العالمي للفكز الإضلامي. في اللدوذ الأولى التني عقيمت للنقشة الميصف و القاهرة في ٢/ ٢/ ١٩٨٨ م.

 <sup>(</sup>٤) من تعليق للإختياة الدكتور عبد الحميد أبو سليمان المعهد العالمي للفكر الإسلامي واشتطن في ندوة القاهزة الأولى.

\* وحول موضوع هذه الملاحظة - التأصيل لقضية المنهجية الإسلاسة - كان تعليق آخر يقول: إن البحث إضافة جديدة، بل ممتازة في السبيل الذي ترجو أن يتجه إلينها جهد العلماء والمفكوين. وبهن إيجابياته الكبرى ربط المنهج المقترح، أو القياس المتعنور لمنهج الإسلام بالتراث، والاستعاثة بالنصوص، كي لا يفقد البحث أسامه من وجهة النظر الدينية والشرعية . ، (١).

\* كما كتب عنه باحث \_ بعد إوداء ملاحظات "جزئية وذكية "\_فقال !.

«إنه بحث عتارً في منهجه وصياغته وهدفه، يتمنع صاحبه بنظرة تحليلية عميقة، وصدق في أذاء بمرات هذه النظرة، وإنضاف تام للحقائق، دون ميل أو تظرف، ودعائم البحث الأساسية متناسقة مترابطة، بحيث تشكل وحدة موضوعية، والإيرفق إلى هذا المستوى إلا باحث متمكن من مادته وقدرته على التحقيق، والنقاذ بيضيرته إلى أعماق الموضوع الذي يتعرض له، فيعزاه الله عن بحشه خير الجواء، الله عن بحشه خير

أما والحد من أبرز المجددين في فكرنا الإسلامي المعاصر، والمشتغلين بقضايا
 المبهج الإسلابي، فلقد كتب عن هذا البحث يقول:

التقدير به لما تحيز به من دقة وتماسك في طرح الأولويات التصورية والاعتقادية، وفي المتقدير به لما تحيز به من دقة وتماسك في طرح الأولويات التصورية والاعتقادية، وفي المتابعة التاريخية المقارنة للأصول النظرية والتطبيقية، وقبل هذا كله إخلاص واضح لما يمكن تسميته بالحقيقة الإسلامية . أنه يتعامل مع الإسلام من خلال المعطبات الإسلامية للحضة، بعيدا عن أى تقبل أو اقتحام لمتأثيرات الجارجية (أى من خورج دائرة الإسلام)، إن على مستوى الموضوع أو المتهج. وهي بحق واحدة من الميزات الأسابية التي تمنح البحث أهميته البالغة . . أن هذا البحث بعد بحق واحدا من البحوث الرصينة في فكرنا الإسلامي الحديث . . أن هذا البحث بعد بحق واحدا من البحوث الرصينة في فكرنا الإسلامي الحديث . . أن هذا البحث بعد بحق

 <sup>(</sup>١) من تعليق اللاستناذ الدكتور جمهال الدين عطية المستشار الإكاديمن للمعهد العالمي للفكر الإسلامين و والاستأذ يجابعة قطر في نموة الفاهزة الأولى.

<sup>(</sup>٢) من تغليق مكتوب للاستاذ الدكتور محمد نصار كلبة أصول الدين بجامعة الأزمر .

<sup>(</sup>٣) من يُعليق مِكتوب للإستاذ؛الدكتور عماد الهبين خليل العراق و

تلك إشارات إلى غاذج من الآواء والأفكار ومن ردود الأفعال التي قويلت بها الورقة العمل التي ضمت أفكار هذا البحث. ، والتي دار حولها هذا الحوار .

\* \* \*

وإذا كنت كما أسلفت قد سعدت بكل الأراء، حتى تلك التي اختلفت وأختلف معها. وقد استقدت بكل الملاحظات والإضافات والاقتراحات، ومن كل المخاوف وقد استقدت بكل الملاحظات والإضافات والاقتراحات، ومن كل المخاوف والماحاذير ا، وذلك عندما أعدت النظر في اورقة العمل ا، التي أصبحت هذا الكتاب اللي أضعه اليوم بين يدى العلماء والمفكرين والباحثين والقواء، ، فإن خطر القضية ومركزها المحوري في المشروع الحضاري الذي نسعى إلى بلورته ليكون دليل عمل لنهقة هذه الأمة، يجعلني أتوجه إلى كل قادر على أن ينقد أو ينقض أو يعلق أو يعدل أو يضيف إلى ما في هذا الكتاب، فأدعوه كي يبادر فيكتب إلى عا يعن له في هذا المؤضوع ...

إنها قضية العقل المسلم . . ومستولية كل قادر على أن ينير مساحة من طريق النها قضية الأمة ، التي تتكالب وتتكاثر عليها التجليات . . . قلتكن الجهود الجماعية لصياغة المنهج الإسلامي السبيل إلى مواجهة هذه التحليات . . .

والله نسأل التوفيق والسدادعلي هذا الطريق. . . إنه نعم المولي ونعم النصير.

دكتور: محمد عمارة

## تفهيد عن أزمة ومأزق الفكر الإسلامي والأمة الإسلامية

بادئ ذي بدخه فإننا تطرح بين أيدى أهل الفكر والباحثين والقراء السبب الأول الذي استدعى هذا الجهد الفكرى، الذي تسهم به صفحات هذا الكتاب في المشروع فكرى؛ ارتاد مينانه كثير من المفكرين.

هذا السبب هو الإحساس المكتف والملح، لدى كنثير من العلماء والمفكرين، بوجود الزمة الإسلامية الإسلامي، الأمر الذي أفقد الأمة الإسلامية الرائذ الذي لا يكذب أهله، ودليل العلمل الذي لا غني لها عنه وهي تحاول النهوض، فوقعت الأمة هي الاخرى في الانتمة الم

وإذا تحان الإحساس المكثف بوجبود الأرَّسة دليل الاتفاق على قيامها ووجودها. . فإن الاختلاف قائم، على تحورما، حول تاريخها. . وقائم تُذلك حول مظاهرها. . وقائم بدرجة أكبر حول أسبابها وحول سيل التخلص منها . . وتلك ميادين تتطلب الاجتهاد من كل قادر عليه، في أي ميدان من الميادين .

إن أحداً لا يتكر أن الفكر الإسلامي قد خلع عن عرشه، وانحسر ظله عن أغلب علكته إن ضعفًا - أو فسراً - وبخاصة في المساحة الأغلب من دوائر الحكم والدولة وتنظيم وقيادة الواقع الاجتماعي والاقتصادي والسياسي والمعرفي للمنجت عن الإسلامي، وأيضاً في مساحة كبيرة من تصورات الجمهور وعمارستهم - بولقه حل محله في هذة المساحات فكر غرب عن الصبخة والمحايير والضوابط الإسلامية، وهذا الفكر الغريب منه «الوافد القسار» من فكر الخضارة الغربية، وهذه الأزمة في الفكر ومنه «المواجع والجمود»، وهذه الأزمة في الفكر

قد أحدثت أزمة لأمة هذا الفكر، عندما أفقدتها الاتجاة الطبيعي، وغيشت الكثير من تصوراتها الإسلامية الجوهرية . . وجعلتها تخلط في سلوكها عملاً صالحاً بآخر سيئًا! . .

وإذا كان الخلاف قائمًا حول تاريخ بده هذه الأزمة الفكرية ، فيلا أعتقد أن هناك خلافًا حول قيدمها . . فلقد حدثت فعلاً منذ قرون عناة ، وذلك عبر تطورات وتراكسات بطيشة ، كطبيعة النشأة والفعل لعوامل وظواهر الفكر في حياة الأم والحضارات . »

أما عن أسباب هذه «الأزمة» التي أفضت إلى تعدّا «المأزق»، فإن بعض الباحثين الماعن أسباب هذه «الأزمة» التي أفضت إلى تعدّا «المأزق»، فإن بعض الباحثين و اها ثمرة طبيعية لبنية الفكرية الإسلامية. ، قهذه البنية في تظر هذا الفريق - تحمل، في داخلها، أسباب قصيريها الذاتي، ولقد أفضى هذا القصور، عندما اشتد عموده، إلى هذه «الأزمية»، قسهى - عندهم - أشبب ما تكون به «الإفسلاس - الطبيعي» إلى .

ويتلى البقيض من هذا التصوور، يراها فريق آخر أثرًا لعوامل فحيلة وعارضة على الفكرية الإسلامية، أقحمت عليها إقحامًا وفرضت عليها فرضًا من خارج الذات ومن وراة الحدود.

وإذا كنا ترفض التصور الأولى، وتتحفظ على التصور الثانى، فإننا نميل إلى إرجاعها لعوامل عدة. . منها الخارجي المفروض بالقسر - ترغيبًا وترهيبًا - إمنها الباخلي الناجعي، لامن القصور الطبيعي، وإنما من القصور الناشئ عن الافتقار إلى إعتمال قائون التجديد وسنته . . ومنها ها هو قكرى . وها هو هادى: اقتصادي واجتمال قائون التجديد وسنته . . ومنها ها هو قكرى . وها هو هادى: اقتصادي واجتماعي . . ولغ . ، إلغ . ، الغ . ، طوارئ كثيرة طرأت غلى المنابع الجوهرية والنقية للفكرية الإسلامية . . وعوامل عديدة اعترضت مسيرتها، منها ما هو واقد، ومنها ما هو إفراز تاخلي . ، ولقد تضافرت كل هذه الطوارئ والعوامل فأثموت هذه «الأزمة الفكرية للعقل المسلم ولأمة الإسلام . .

\* \* \*

وجدير بالذكر أن الإحساس بهذه الأزمة؛ وطوح الاستلة حول أسبابها، ١٤ والاختلاف في الإجابة عن هذه الأسئلة . ليس بالأمر الخديث ، فيمنذ يقظة الاجتهاد الإسلامي الفردي ، الذي تمثل في كوكبة من الأعلام بفتهم الإمام الجزالي ( 6.5 م. 6.6 م. 111 م ) ، والعنو بن عبيد السلام ( 700 م. 17 ه. 1749 م ) ، والقرافي أحمد بن إدريس ( 1742 هـ 1740 م ) ، والقرافي أحمد بن إدريس ( 1742 هـ 1740 م ) ، والبيسوك إلى الله الإيماوي ( 11 م. 174 م م 1941 م ) ، والبيسوك التي ضحمد بن على الإيماوي ( 11 م. 174 م م 1941 م 1941 م ) ، والبيسوك التي ضحمد بن على المحادون من مثل : محمد بن عبد الوهاب ( 10 1 1 م. 170 ه م 170 م

وإذا كان هذا هو تاريخ وموقف اليقظة الإسلامية والاجتهاد الإسلامي إراء أزمة الفكر الإسلامي ، ومازق الأمة الإسلامية ، فلا نعتقد أن هناك مجالاً للخلاف على خبرورة وأهمية، بل وجوب أن ينفر قوم من مفكرى الأمة، في عصرفا الراهن، في عكمون على صياغة الإسلام كيديل حضاري للنموذج الغيربي، الوافد والمهيمين على القطاع الأغبر والمؤثر من واقعنا وفكرفا. وكبديل أيضا لفكرية التخلف الموروث، التي تفل قنرات الأمة وتقيد خطاها وتفقدها القندرة على الإبداع مواعلي أهمية وضرورة تحديد معالم هذا البديل الخضاري الإسلامي، كدليل عمل أكل العاملين في إطار النهضة الإسلامية ، عختلف الميادين ، سواء منهم اللهين بوؤن أن الأرضة فكرية ، أساسا وبالدرجة الأولى ، فيومنون بأن هذا الميدان هو الوحيد الجدير بالجهاد والاجتهاد . . أو أولئك الذين يعطون الأهمية والأولوية لبادين أخرى - سياسية كانت أو أخلاقية - ، ، قالا غناء عن «دليل العمل» هذا والنسبة نكل الفرقاء -

بل إنّ أهمية وضوح معالم هذا «الدليل -البديل» لتتجاوز نطاق حاجات النهضة في عالم الإنسلام ووطنه وأمنه، لتمند إلى ميدان «الخيار الحضاري» الذي يستشرفه أي اليوم كل الذين يدركون - حتى في الغرب - طبيعة وحدة المأزق الذي يأخذ بخناق الحضارة الغربية ، لا ليكون النموذج الإسلامي بديلاً للحضارة الغربية ، في بلادها . . فلزيما كان ذلك - في المدى القريب والمنظور - حلمًا طوباويًا ومثالاً خياليًا ، . وإنما على الأقل - ليكون ملهمًا ومؤثرًا في تطعيم الحضارة الغربية بما ينفعها نحو التوازن والرشاذ الذي يعدل مسارها ، وينقذ إنسانها . . وكل الواقعين في دوائر جاذبيتها وتأثيراتها : .

وغنى عن البيان أن هناك فوائد كثيرة محققة ، لكل العاملين في الحقل الإسلامي ، من وراء الوحدة أو التقارب في الرؤية الفكرية لطبعة هذه الأزمة - المفصحة عن أسبابها - ولسبل تجاوزها . . ولمالم النهضة الإسلامية المنشودة - أي للمشروع الحضاري الإسلامي . . . وفي مقدمة هذه الفوائد اجتماع الجهود ووحدة الطاقات الفكرية القائدة لحركة النهضة الإسلامية . . ذلك أن الانقسامات التي تشهيدها الآن لطاقات الفكر وفعالياته ، إن في صفوف الإسلاميين ، أو بين عموم الإسلاميين وعموم الاسلاميين وعموم الاسلاميين وعموم العلمانيين و إغا تعجز طاقات الأمة عن الفعل المناسب عند تقسمها بين المنازعين الفين يتجاذبون حبال الطاقات والفعاليات محولين إياها إلى: «الشبات عند نقطة الصفرة ؟! . .

كذلك قان دراسة الأزمة، إذا هي استخلصت الدروس والعير من الفشل والإحباط الللين أضابا دعوات وحركات وأجيال، مرت على درب محاولات النهضة الإسلامية الحديثة، . لم ينقصها «الحماس» للتغيير . . لكنها افتقرت إلى «الإجتهاد والتجديد في الفكر المتقفة في «الواقع» والقادر على إعادة صياغته صياغة إسلامية، وضبط حركته بالمحايير الإسلامية . أى أنها افتقرت إلى وضوح الرؤية . إن دواسة تاريخنا في محاولات النهضة الحديثة - من «الوهابية» إلى «الستوسية» إلى «المهدية» إلى دعوة الأفغاني وحركته الجامعة الإسلامية - إلى «الإخوان المسلمين» وإفراز اتهم المعاصرة . . وما في هذا التاريخ حرغم إنجازاته الإبحابية الكبرى - من عشرات وإخفاقات وإحافات . . تقطع - مثل هذه الدراسة - بأن بلورة الإسلام كبديل حضاري، ووضوح معالمه كدليل عمل - باعتساره «الرائد الذي لا يكذب أهله» - هو السبيل إلى إنقاذ الانعطافة الجماهيوية المعاصرة نحو الإسلام من إخفاق جديد وإحياط أكيد!

إن هذه الأمة قد من الله عليها إذ عصمها من الاجتماع على الضلال . . فلم يطبق على جميعها عموم البلوى المتمثلة في الانحراف عن منهج البوة ، حتى في أقسسي ظروف الجسمود والتراجع والانحطاط . . نعم جهشت المصابيح - في الأكثرون السبيل - لكن المصابيح لم تنطفى . . ولقد حدثنا رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، عن هذه الخصوصية التي بيز الله بها هذه الأمة ، عندما قال : الا تزال طائفة من أمني ظاهرين على الحق ، لا يضرهم من خدلهم حتى يأتي أمن الله وهم كذلك (١).

ونحن تؤمن أن لهذه الخصوصية علاقة بكون شريعتنا ورسالة نبينا، عليه الصلاة والسلام، هما الشريعة والرسالة الخاتمة، فلا نبى بعد محمد، ولا وسالة بعد رسالة الإسلام وشريعته، ومن ثم انتفى من تاريخ هذه الأمة عموم الانحراف عن منهاج النبوة وسبيل الله، لأن حدوث ذلك إنما بقتضى وفق لطف الله وإرساله وسولا جديداً.

لكن وجود الجماعة القائمة على الحق، والتي لا يضرها من خذَّلها، إغا عثل الاستثناء من قاعدة عموم البلوى! . . وهو أمر لا يعنى سيادة منهاج الإسلام ولا أداء الأمة لرمنالة الخلافة عن الله، والقيام بمهمة الشهداء على الناس التي أوادها لها الله ﴿ وَكُذُلِكَ جَعَلنَاكُمْ أُمَّة وَسَطّا لَتَكُونُوا شَهداء على النَّاسِ وَيَكُونُ الرَّسُولُ عَلَيْكُمُ شَهِيداً . . . ﴾ (البقرة: ١٤٢).

وهنا تبرز أهمية تلمس السبيل التي تحول الجنماعة القائمة على الحق من وضع • الاستثناء الذي يؤكد قاعدة التخلي عن بنهاج الإسلام ، إلى «القاعدة» التي تجعل هذا المتهاج دليل عمل الأمة وسراجها الوهاج على صراط الله المستقيم . .

**密接** 

وتلك هي الفرصة التاريخية المواتبة التي تقدمها الصحوة الإسلامية العاصرة لأهل الفكومن المطائفة الظاهرين على الحق، لتسمليج هذه الصحوة بسالطيسار الإسلامية الخيق، توذلك حتى لا تدفع جماهني ها كنشا غلنا - إلى إخفاق جديد وإحباط أكيدا...

<sup>(</sup>١) وواء بيسلم.

وإذا كانت الأسباب التي أشرنا إليها كافية لتحقيق اتفاقنا على أهمية وضرورة ممالخة «أزسة الفكر الإسلامي» . . . فلا بد أن يفضى هذا الاتفاق إلى الاثفاق على ضرورة الاهتمام «بالمتهج» . . فللتهج هو الطريق . . بل إنه في اصطلاح العربية - في الطريق المستقيم وليس مطلق الطريق ولا أي طريق! . . إنه في موضوعنا - الطريق والنظام والإبط والناظم للمعالم التي تحدد مكان الطريق - والنظام والإنسان في هذا الكون . . ورسالته في هذا الوجود . . وعلاقته بالأغيار . ومصيره بعد هذه الحياة الدنيا . . ومن هنا تأتي أهمية تخديد معالم، كمد على لا غني ومصيره بعد هذه الحياة الدنيا . . ومن هنا تأتي أهمية تخديد معالم، كمد على لا غني عنه لعنياغة الإسلام كنموذج حضاري للإنسان المسلم والأمة الإسلامية ، أي لحل الإزمة الفكرية ، ببلورة معالم المشروع الحضاري الذي تستطيع الآمة ، إذا هي انتمت الده ، ومنحته ولاعظ ، ووضعته في الممارسة والنظيق ، أن تنعني من إلى النخرة - الحدود . . . إسار التخلف الموروث والاستلاب الوافد المفروض عليها من خارج الحدود . . . وعندند يصلح ويتصلح لها أمر معاشها - دنهاها - وأمر معادها - في الأخرة - معا ، دوغا خل أو اختلال!

وغنى عن البيان كذلك أن هذه المهمة مهدة تحديد معالم المنهج الإسلامي المنهج الإسلامي المنهج الإسلامي المنهج البحث المنهج المنهج المنهج المنهج المنهجة الخياة في المحيط الإسلامي المنها أنها تغاير مهمة تحديد مناهج البحث في فروع المعرفة ومختلف العلوم . . فتشخيص آزمة الفكر الإسلامي الاسلامي وتلمس في فروع المعرفة ومختلف العلوم . . فتشخيص آزمة الفكر الإسلامي وتلمس معالم المنهج الإسلامي والمسلامية والمناهج البحث المتخصصة والخاصة حو أشبه ما يكون بالساعة التقيلة الماعية التحويلية المتخصصة والخاصة حو أشبه ما يكون بالساعة التقيلة المناعة المناعة المناعة الدوات الانتاج المناعة المناعة المناعة الخفيفة المناعة الإسلامي حيالة المناعة المناع

صياغة الإسلام، كمشروع خضارى، بما يتضمنه هذا المشروع من «برامج موحلية» لتغيير الواقع، ومن فيناهج بحث» في المعارف والعلوم.

وأيضًا . . قلا بد\_ونحن نحدد مهمة هذه الصفحات، من أن تجيب على هذا السؤال :

\* أَهُو مَنْهِج "لَلْفَكُر " هَذَا اللَّذِي نَبِحِثُ فِي مَعَالِمَ إِنَّ ،

\* أم أنه منهج «الحياة»؟؟...

وتنحن نبدأ إجابتنا على السؤال بالتساؤل! . . فنقول: هل هناك «مغايرة» بين «الفكر» الإسلامي وبين «الحياة» الإسلامية؟ . . ومن ثم «مغايرة» بين «المنهج» في كل منهما؟؟ . .

إن "الفكر" الإسلامي إذا غابر "الحياة" الإسلامية، أوحتى "انعزله" عنها، غَقَد فعاليته، وتجاوزته الحياة، بل ونسخته، لتبحث لها عن فكر جديد.. وكذلك "الحياة" الإسلامية، الإسلامية الطريق إلى إسلاجيتها، وسقطت في وهدة المعابير والقيم والضوابط والتصورات غيز الملتزمة بصبغة الإسلام في المعتبدة والشريعة والحضارة والأخلاق.. فلا بد، إذن، من نزامل وتلازم "الفكر" و"الحياة في منهاج الإسلام، ولا بد، إذن، من قيام العروة الوثقى، في المتهج بن الفكر الوبين "الحياة".

ولكننا نقول: إن انتقاء "المغايرة؛ لا ينفى «التميز" و"الا تختصاص" في "المنهاج" بعالم فكر الإسلام والحياة التي يرشحها الإسلام للمسلمين.

إننا في الفكرة الإسلامي، لسنا بإزاء منهج واحد. يبل بإزاة المناهج السلامية عديدة، تشترك في إسلاميتها، لكنها بتسايز دون أنه تتغاير أو تتناقض بتسايز العلوم والفنون والآداب الإسلامية والمصطبخة بصبغة الإسلام. . . تلك قضية لا بختلف فيها ولا عليها أهل الذكر والاختصاص . . فنحن بحاجة إلى بلورة وتخديد وصياعة المناهج الإسلامية لفكر الإسلام، مثلاً، في علم أصول الدين وفلسفته . . وفي علوم السنة وفي علم أصول الفقه وقو البنه . . وفي علوم السنة النبوية الشيران الكريم . . وفي علوم السنة النبوية الشيريفة . . بل وفي علوم العربية ، التي هي لسان الإسلام، ووعاء وأداة النبوية الشيريفة . . بل وفي علوم العربية ، التي هي لسان الإسلام، ووعاء وأداة

علومة دينًا وحضارة ... كذالك نحن بحاجة إلى بلورة وتعديد وضياغة المنهج الإسلامي الخاص بعلوم المادة والطبيعة، والذي يربط أبحاثها بالشابات الإسلامية والحكم الألهبية، والذي يحكم وظائفها وتطبيعاتها بالقيم والآخلافيات الإسلامية.

فحن في هذا الميدان بحياجية إلى بمناهج ، ولميس إلى المنهج واحده . . وهي ، بالطبع ، مناهج اللفكر ؟ ، تختص يقواهد النظر والبحث والاستنباط الخاصة يكل علم أو فين من هذه العلوم والأداب والفنون . .

فكن هذه المناهج جميعًا، لا بدربحكم شمولية الإسلام للفكر والحياة كل ميادين الفكر وبحميع مجالات الحياة ولا يد لهذه المناهج جميعًا من الارتباط بمنهج الخياة الإسلامية النبية من الغياة من وراة كل العلوم وجسميع الآداب وسائر القنون . . فياقامة الحياة الإسلامية ، التي تكتسب إسلاميشها بترجسيلها لفكر الإسلام ، هي الغية الحقيقية من كل العلوم؟ إذ غاية الفكرة الإسلامي هي إقامة الإسلامي هي إقامة الإسلامي هي إقامة الإسلامية في الدتياء لتكون للعبر المفضى إلى دار الخلود . .

ومن هنا يظهر الارتباط بين منهج الفكر الإسلامي العام، وبين منهج الحيلة الإسلامية العامة ... وتظهر الصلات بين صهج الحياة الإسلامية وألمناهج المتخصصة لمختلف علوم الإسلام الدين وعلوم وقنون الواقع الإسلامي والحياة الإسلامية .

وعلى ضويعة الإشارات، والمحددة للقضية، فإن ما تحن بصدده هو المنهج الفكر الإسلامية النهاج في الممارسة والتغليق الإسلامية الحياة المن يضعون هذا المنهج في الممارسة والتغليق و ولمنا بصدد بلورة وتحديد قوانين وقواهد الملاهج الجزئية للعلوم المختلفة كتما يزاها منهج الإسلام . . إننا بإزاء المنهج الكلى والحاكم للحياة الإسلامية ، في الفكر والعليق . . والذي وإن لم تكن قواعد النظر والاستنباط والبحث في الفكر والعليق و مهمته الأساسية ، إلا أن معلله التي ترصد أهمها في الصفحات الآتية حي مفاتح الإضافة ، ومناخل الوصول، والمعاير الأساسية والتات مناهين علمه المناهج الجزئية والمتسيزة لهذه العلوم والآداب والقول.

إنه منهيج اللكور الحياة الإسلامية ( ، الزيالي المصدر ، الإنساني الموضوع . « الله ي ٢٠ يمثل معياد «الإسلامية» للجياة، بما فيها من علوم وآداب وفنون... وهو، وإن لم تكن مهمته إبداع وصياعة قوانين النظر الخاصة بكل علم من علوم الإسلام والمسلمين، إلا أنه يطمع إلى أن يكون المدخل إلى صياعة هذه المناهج المتحددة والمتميزة أو على الأقل إسهامًا في هذه المهمة الفكرية الكبرى - وذلك بواسطة صفوة أهل الذكر والاختصاص من مغكري الإسلام في كل علم من هذه العلوم...

ذلك هو تحديد لماهية هذا المنهج . ولوظيفته . ولموقعه ومكانته من المناهج الجزئية والمتخصصة لعلوم الإسلام . فليس هو المنهج البديل، الذي يغنى عن المناهج الجزئية والمتخصصة في علوم الإسلام وحضارته . وإنما هو منهج الذكر الحياة الإسلامية الذي لا عنى عنه حتى في صياغة وبلورة مناهج هذه العلوم . .

لكن . . وعبد هذا الحد من فيذا التسهيليد وقبل الدخول في وصد معالم هذا المنهج الإسلامي ـ لا بد من الإجابة عن منوال:

ه هل للأنفة الإسلامية منهج إسلامي مغاير أو متميز عن مناهج أم الخضارات الأخرى؟؟ . . إننا نجيب عن هذا السؤال بالنعم . . وإن كنا نكتفى في حيثيات هذه الإجابة بالإشارة إلى أبرز الحقائق الموضوعية فيها. .

إن استقراء واقع مناهج العلوم والفنون، يقطع بتعدد هذه المناهج، يتعدد هذه العلوم والفنون، وضمناهج العلوم الطبيعية، التي تدوس المادة والمظواهر الكونية النابية، تختلف وتغاير مناهج العلوم الإنسانية، التي تدرس المغس الإنسانية فيظواهرها الاجتماعية المعقدة والمتعايرة بتغاير مكونات هذه النفس . والمناهج التي تعين على تصبور اعالم الغيب؛ لا يمكن أن تكون هي ذات المناهج التي لتصور بها وندرس عمالم الشهادة؛ . ومناهج العلوم العقلية سغايرة ومتميزة عن مناهج الفنون والأداب القولية والبصرية والسمعية . .

ويؤكذ صدق هذا المعنى، وضوورته أننا نتحدث، هنا، عن هذا المنهج الذي إذا سلكتاه قاته يفضى بنا إلى ثمرة: اللإنسان السوى وبالمعتى الحضاري والاجتماعي الشيامل. . . فيهو منهج وإن كان رباني المصدر، إلا أنه إنساني الموضوع، موضوعه : أفكار وعلوم وقنون ومعارف الإنسان المسلم . . وكذلك التطبيقات والفنوابط والأخلاقيات المتميزة لهذا الإنسان المسلم عيدان تطبيقات العلوم الطبيعية

ذات الحقائق العامة عالميًا . . ولذلك قهو منهج متميز غيز هذا الإنسان المسلم، الذي غيزه عن غيره: عقيلية منميزة، وشريعة خاصة، أثّمرنا حضارة متميزة هي حضارة الإسلام. .

وَإِذَا كَانَ دِينِ الله ، سبحانة وتعالى ، واحداً ، أزلا أبدا ، منذ آدم إلى محمد بن عبد الله » عليهما السلام ... فلقيد تعددت الشرائع والمناهج بتعدد أم الرسالات وحضاراتها . وزادها و الحقيقة بروزاً وتأكيداً غيز العقيدة الإسلامية بعد أن أصاب الغبش والتحريف جوهر التوحيد فهما سبق الرسالة للحمدية من رسالات و فغدا التميز ، لذي أمتنا وحضاؤتنا ، شاملا ألعقيدة والشريعة كلتيهنا . .

فوحدة الدين، التي حدثنا عنها القرآن الكويم عندما قال: ﴿ شرع لَكُم مَن الدين ما وصي به نوحا والدي أوحينا إليك وما وصينا به إبراهيم وموسى وعيسى أن أقيموا الدين ولا تتقرقوا فيه ﴾ (الشورى: ١٣) لم تعد قائمة، على النحو الوائى بالأصول الحوهرية، بعد ما أصباب عقيلة التوحيد في لاهوت الرسالات السابقة من غيش وتحريف. . ، الأمر الذي أكد التعددية والتمايز في الشرائع والمناهج، التي حدثنا عنها القرآن الكريم بقوله: ﴿ وَأَنْوَلْنَا إلَيْكَ الْكَتَابِ بَالْحِقُ مصدقاً لما بين يديه من الكتاب ومهيمنا عليه فاحكم بينهم بما أنزل الله ولا تتبع أهواءهم عما جاءك من الحق لكر جعلنا متكم شرعة وصهاجا ولو شاء الله لجعلكم أمة واحدة ولكن ليبلوكم في ما لكل جعلنا متكم شرعة وضهاجا ولو شاء الله لحميعا فينبَهكم بما كنتم فيه تختلفون ﴾ (المائدة: ٨٤).

وإذا كان لبن عبياس، رضى الله عنهما، قد تحدث عن المنهج الإسلاس. . . . منهج الإسلاس. . . . منهج البروة، فوصفه بأنه: «هو سبيل النبوة وسنتها أ<sup>(١)</sup>. . فإن جميع ذلك يشهد على أن تميز المنهج الإسلامي هو واقع، بالملاحظة والاستقراء، كما أنه إرادة إلهية، تخدشت عنها آيات القرآن الكرم. . . .

فللإسلام، إذان، منهج منميز، ، هو منهج النبوة ، ، الرباني المصدر، ، الإنساني الموضوع . . ولما كتان الإسلام تنينًا جامعًا . ، قلق لا أحدث شفي الواقع والمشارسة

<sup>(1)</sup> رواه للبخاري.

والحياة الإنسانية أثراً جامعاً وبناء متكلملاً. . فكانت عقيلته وشريعته - أى «الوضع الإلهى» في بناته عثاية الحجر الذي ألقي في التهر و لتنداح من حوله وبسببه الدوائر المتعددة والمتسعة و التي ليست هي ذات الحجر و لكنها أثر من آثاره و ورتبطة به رباط العروة الوثقي . . هكذا صنع الإسلام - كوضع إلهى عنديها وقر في القلب، وصدقه العمل . و فلقد انداجت من حول عقيدته وشريعته وتوالت دوائر ولبنات صرح الحضارة الإسلامية و جهداً بشيرياً و وابداعاً إنسائياً - وليس وضعاً إلهيناً - لكنه وثيق الصلة وفي الروح والتوجه و بما وضع الله ومصاغ وفي معايير الوحى و مصبوغ بصبغة الله . و سالك في «الحضارة» منهج الإسلام «الدين» .

فمنهج النيوة، الذي عبدا منهج حضارة، هو الذي تميزت به حضارتنا عن غيرها، لتميزة. . وهذه المعالم التي تميزه هي ذاتها معايير التجديد لهذه الحضارة، عندما يصيبها الجمود، وضوابط النهضة لها إذا عدت عليها عوادى الانخطاط . . ومن هنا تبرز أهضة تلمسها ورصدها وصياغتها عندما تكون المهمة الكبرى هي إلهاض الأمة من المأزق الذي وقعت فيه والوهاة التي تردت فيها . .

وهذه الحقيقة . . جقيقة غيز الحضارة الإسلامية بتميز منهجها ، هو الذي يجعل من رفضنا للنضوذج الحضاري الغربي بشقيه الليبرالي والشمولي ومنهجه الوضعي موقفًا طبيعيًا ، نابعًا من القانون الإلهى في تعدد وغايز الشرائع والمناهج . . وذلك قضلاً عن قصور هذا النموذج الغربي المنابع من تنكبه النهج الإيماني ، حتى في صورته المسيحية ، التي حرفت بعض مواضعها ، ثم شؤهنت صورتها الغربية تشويها باعد بينها وبين حقيقتها الأولى . . ومن هنا كان قبول المنهج الغربي وغوذجه الحنصاري: استلابًا . . وهيمنة . . واحتواد . . وتبعية حضارية . . وانحيافًا عن النهج المؤبن ، فيلس نهضة . . واقدمًا . . وانعياقًا .

#### 卷 鉴 · 张

والآن. وقبل رصدما تبسر رصده من معالم المنهج الإسلامي . لأبد من التنبيه على أنذا قد اخترته قترة خلافة الراشد الثاني عمر بن الخطاب، رضى الله عنه، حقبة تاريخية وبيئة واقعية رشحناها كي نستخلص منها معالم تطبيقات هذا ٢٣

المنهج مع الاستئناس باستداداتها - فكراً ونصوصاً ومواقف بعد هذه الحقبة التاريخية ، الاستئناس باستداداتها - فكراً ونصوصاً ومواقف بعد هذه الحقبة التاريخية ، الواقعة بين (١٣ هـ - ١٤٤ م) . . الحقبة الحقبة ، لا لانها صانعة هذا المنهج ، وإنما كنموذج لتطبيقاته الخلاقة والمبدعة والمنطورة . .

أما أسباب اختبار هذه الفترة لتكون منبع رصد معالم تطبيفات هذا المتهج الإسلامي، وقبل تتبع «الخط البياني» لمسيرته -صعوداً وهبوطا - فإن في مقدمتها ما اجتمع لهذه الفترة وفيها من:

أ-أن تطبيقاتها للمتهج الإسلامي - منهج النبوة - لم تكن تحت قبادة المعصوم، صلى الله عليه وسلم، حتى يقول قائل: إنها لا تصلح للقباس عليها، إذ أنّى لغير المعصومين التأسى بمنهج كان يقوم على تطبيقه معصوم، ينزل الوحى لتصويب اجتهاداته إذا خرجت عن السبيل؟! ففي عهد عمر لم تكن هناك عصمة ولا معصوم يقود النظبق لمنهج الإسلام،

ب\_خصوصية الالتزام \_ في هذه الفترة .. بالمنهج النبوي وتطبيقه . . وذلك قبل أن تطرأ عليه الطوارئ ... ومخاصة تلك التي أثمر أبها أحداث الفتئة الكبرى ا الأولى، التي نجم قرنها في السنوات الأخيرة من عهد الراشد الثالث عثمان بن عفان، رضي الله عنه .

جدمج خصوصية اكتمال بناء الدولة الإسلامية. ، وخروجها من بساطة واقع دولة التي تصلى الله عنه ، خروجها من بساطة واقع بولة التي تصلى الله عنه ، خروجها من بساطة ذلك الواقع ، إلى تعقيدات وتراكيب واقع البلاد المفتوحة ، ذات المواديث الحضارية القديمة ويعد هزنمة القرس والروم . . . الأمر الذي منتبط العقل المسلم المجتهد، واستنقره كي يستنبط الأحكام الجديدة من مقاصد الشريعة وتخلياتها . للواقع الجديد.

كانت النصوصن قد تناهت بختام النبوة واكتمال الدين. . وكان الواقع ودولته قد تغير وتعقد . . فإذا بالعقل المسلم بتجنهد، في التطبيق والأبداع، على النحو الذي حيل هذه الفيرة وعلى النحو الذي على النحو عمل هذه الفيرة ـ خلافة عمر بن الخطاب ـ النموذج الصالح والدليل الصادق على صنلاح المنهج الإسلامي لمواكبة التطور عبو الزمان والمكاني . . ذلك أن تمرات جذا

الإبداع، في مواجهة المستحدثات، كانت بمثابة الأغصان المتجددة والمتكاثرة في أصل شجرة المنهج الإسلامي، الشابت والمرقوي من عقائد الإسلام. وبمشابة القسمات والسعات التي تمثلت فيها أبرز معالم هذا المنهج الإسلامي، الذي تحاول تلمسه ورصده في هذه الصغحات. إنه الاختيار (لفشرة خلاقة عمر بن الخطاب) الذي لا يتغيا استحضار مشكلاتها وقضاياها إلى عصرنا الراهن، ولا صب واقنعنا في قوالب تجاربها. وإنما الغابة هي استنخلاص معالم المنهج الإسلامي من حقبة متميزة لتطبيقاته قبل مرحلة اللغيش، وعندما قام الدليل على عموم صلاحها للفعل عبر التطور، في الزمان والمكان .

雅 禄 彩

وإذا جاز لنا .. قبل تفصيل القول في معالم هذا المنهج .. أن نكثف التعبير عن المحاوره تلك التي يضمها الطاره فإننا نستطيع أن نقول: إنها محاور منهج إلهي المصدر إنساني الموضوع، يحكم شئون إنسان مخلوق . . خالق واحد . . يحيا في عالم مخلوق لذات الخالق الواحد . . وينهض برسالة الخلافة عن ربه في عمران عالمه، وفق بنود عقد وعهد الاستخلاف ، استعداداً للقاء ربه يوم المحاد والحساب والجزاء . .

وأن نقول أيضًا عن «وظيفة» هذا المنهج: إنها وضوح الرؤية الإسلامية، التي تيسر الإجابة الإسلامية على تساؤلات هذا الإنسان إ من أين جاء؟ . . وكبيف يحيا؟ . . وإلى أين المصير؟ . .

قهبي، إذن، منتهج شمولي ـ جامع ـ شمولية رسالة الإسلام. . وهو، أيضًا، متميز، تميز رسالة الإسلام.

\* \* \*

| * |  |  |
|---|--|--|
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |

## الله .. والإنسان.. والعالم (البدء.. والمسيرة .. والمصير)

\_ وحدانية الخالق المعبود

\_ الإنسان: الخليفة

\_ كون تحكمه الأسباب المخلوقة

ــ مـبل الوعى والمعرفة

#### وحدانية الخائق العبود

في التصنور الإسلامي يبلغ التوحيد في مراتب التنزيه والتجريد حلاً لا تستطيع قيه كلمات اللغة ولا خيالات الذهن تحديد كنه الذات الإلهية وماهيتها وهويتها. . أ وزمن ثم فليس سوى نفي الشيه والمماثلة والتشبيه سبيلاً أمام الإنسان للاقتراب من التصور الأذق لهياء الوحدانية، وما لها من تنزيه عن مشابهة المحدثات، كلُّ اللحدثات. ، وكل ماعداها فجميعهمجدئات! ولذلك وفإن أرقى الدرجات التي يستطيع العقل المسلم أن يضغد إليها، على «سلم تصور الذات الإلهية»، في تلك التي يتلو فيها وعليها قول الله، سبحانه: ﴿ لَيْسَ كُمثُلُهُ شِيءٌ وَهُو السَّمِيعُ الْبُصِيرُ ﴾ ((الشورى: ١١): . ﴿ قُلْ هُو اللَّهُ أَحَدٌ ۞ اللَّهُ الصَّمَدُ ۞ لَمْ يَلِدُ وَلَمْ يُولَدُ ۞ وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُوا أَحَدٌ ﴾ (الإخلاص: ١٠٤). . أما الصياغة البشرية الدقيقة، التي تعبر عن هذه الحقيقة، فهي كلندات السلف: ١٠٠٠ كل منا خطر على بالك قالله ليس كذلك! . . ١ . في ضوء ذلك نتلقى ونؤمن بالضفات التي وضف الله بها ذاته، وتتعيد عندما يسبح بأسمانه الجسني، وإفراد الله سيحانه وتعالى، بالخلق والعناية والرعاية والإنعام...وكذلك إفرات بالربوبية . . يعنى تحرير الإنسان من العبودية لغير الله، من الطواغيت والأشياء والأغيار والقوى المادية والأساطير والأوهام. . ففيه جوهر التحرير، وقمة التحزير الذي يفك كل قيود الإنسان عندما يخص بعيوديته الذات الإلهية، التي جنَّت: في التضور، عن المادة، واستهدفت شرائعها\_أيضًا\_ تحرير هذا الإنسان وإسقاط الإجبر والأغلال التي كانت تقيد عقله وتعجز خطاه!...

ولقد أمعن التصور الإسلامي في التوحيد لللئات الإلهية، وفي تنزيهها عن الشهه والمشابهة، والمتل والمماثلة عندما كشف للعقل المسلم انقراد الذات الإلهية، دون كل من عداها وما عداها، يهذه الوحدانية، وفكل من عدا الله وجميع ما سواه قائم على الثنائية والازدواج والاجتماع والاشتراك. فقوام الأحياء وكل ما في الكون على الثنائية والازدواج والاجتماع والاشتراك.

أحياء بمعنى ما مؤسس على قاعدة وفلسفة التزاوج ﴿ مِن كُلُ رَوْجَيْنِ الْبُينِ ﴾ (هود: ٤٠) و (المؤمنون: ٢٧) . . ﴿ سبحانَ اللَّذِي خَلَقَ الأَزْوَاجَ كُلْهَا مَمَا تَشِتُ الأَرْضُ وَمِنْ أَنفُسهِمْ وَمِمَا لا يَعْلَمُونَ ﴾ (يس: ٣٦) . . . وعلى الجماعية والارتفاق والنسائلة والتجاون والاجتماع ﴿ وَمَا مِن دَابَة فِي الأَرْضِ وَلا طَائِر يطير بجناحيه إلا أَمُمُ أَنفُالُكُم ﴾ (الأنعام: ٣٨) . . أما الحالق، سبحانه وتعالى، فهو وحده المؤه عن الإردواج والاجتماع .

بهذا التؤحيد عبلك المنهج الإسلامي فسمة عتاز بها، وغيزه عن كل المناهج والشرائع والبيانات والفلسفات غير الإسلامية . . والوعي بهذه الحقيقة يدعو الإسلامين إلى إعمال هذه القسمة ؛ ليزول «الغبش» ؛ وذلك حتى لا يطمس نقاء التوحيد والتنزيه الإسلامي . . وحتى تظل هذه السمة من سمات المنهج الإسلامي . . وحتى تظل هذه السمة من سمات المنهج الإسلامي . . وحتى تظل هذه السمة من سمات المنهج الإسلامي التوحيد والتنزيه فاعلة فعلها ، ويكل طاقاتها ، في تحرير الإنسان من العبودية لغير الله . . . فهي ، إذن ، سمة في منهج حضارى ، تنهض بالدور الأول أعن الصياعة فهذا الإنسان كي يكون حرا . ، وليست قضية نظرية يقف فعلها عند مجرد النصور الإنساني لذات الله .

لقد كان الغيش، ثم التحريف الذي أصاب عقيدة التوحيد في المسيحية، سواء منه ذلك الذي أثاما من المغتوصية - المباطنية؛ الشرقية ، أوسن المادية - الإثنية؛ الرومانية - الإغريقية ، بداية افتقار التصور المنتيحي إلى نقاء عقيدة التوحيد، الأمر الذي طوع المسيحية - في صورتها الغربية - بل والشرقية منذ هزية التوحيد في لاهوت الكنائس الشرقية و والذي مثل آريوس (المتوفى ٣٣٣م) - بعد إدانة الأروسية (١) في مجمع القسطنطينية منة ١٣٨١م - كانت تلك البداية هي نهاية

<sup>(</sup>۱) الآريوسية: هي الانجاء الموحد في المسيحية الشرقية ، متسوب إلى أريوس ، وفي سيلانه خلاف بين مسؤات ٢٥١ ، أو ٢٧٠ ، أو ٢٧٠ وكانت وفاته منة ٣٣٦ ، ولقد جمع آوينوس بين علوم مدرسة أنطاكية و مدزسة الإسكندرية ، وتتميز ترعته بإلكان الوهبة الملين بالإسكندرية ، وتتميز ترعته بإلكان الوهبة المسيح ، عليه المسلام ، فبالله ، في الآريوسية ، يجوهر أدلي أحد لم يلد ولم يولده وكل شاسواه مخلوق ، حتى «الكلمة ، فإنها كغيرها من المحلوقات ، مخلوق من لا شيء وليست من جوهر الله لم شيء وليست من جوهر الله لم شيء ، وليست من جوهر الله لم شيء ، وليت من جوهر الله لم نصره مينم القلام وانها عبد عشر شنوات ، ولكن الأربوسية ضعفت بعد مجمع القسطنطية سنة ٢٦٥ م تم بعد وفاة أنصارها الأولل ، وسبب اضطهاد الدولة الميزنطنية لدعاتها ، واعتبارها هرطقة وبلنخة مخالفة ليازن الأيان الذي صاغه مجمع ليقية سنة ٢٥٦ وإن ظلت موجودة حتى ظهود الإسلام .

العلاقة بين المسيحية وبين نقاء عقيدة التوحيد. الأمر الذي طوع لاهوتها وكنائسها، ومن ثم إبسانها لعبادة المادة والمال والأشياء والأغيار وسلطة الأحبار والرهبان، فعدت هامشا في الحضارة الغربية ذات الطابع المادي، والتي تسرى في عروقها بقايا وثنية اليوتان القدماء. حتى لقد صدق قاضى القضاة عيد الحيار بن أحمد (١٥ ٤ هـــ٤ ٢٠ ١ م) عندما رصد التحول الذي أضاب المسيحية الشرقية بعينما تغربت فقال: "إن النصرائية عندما دخلت روما، لم تتنصر روما، ولكن النصرائية هي التي ترومت؟! . .

إن الشند الأول والأعظم والدائم الذي يعصم الإنسان من الضعف والتسليم والاستسلام لقوى الغرائز والشهوات المنعثة من داخله، ولقوى المادة والاستبداد المحيطة به، إن هذا السند العاصم والملجأ الكافل والمدد المعين هو الإيمان بالله الواحد، قوة قوق كل القوى، بل خالقة وقاهرة لكل ما في الكون من قوى. وهنا، وبهذا المعنى يضبح التوحيد في الألوجية، وتضبح شهادة: (لا إله إلا الله)، ونداء: (الله أكبر) الطافة العظمي والدائمة الفعل في تحريق الإنسان، وإطلاق طافاته الفاعلة من أسر قبود الغرائز والشهوات والأشباء والأغيار والطواغيت، .

هكذا يصبح إفراد الله سبحانه وتعالى بالألوهية والربوبية طاقة خلاقة دائمة الفعل والتأثير وتدفع الأبية الإسلامية وتعين أبناءها وإذا هم وجوا حقيقتها وأزالوا الخبش عن تصوراتهم لها . تدفعهم وتعينهم على مواجهة هيمنة القوى الخارجية والني تفرض على ديار الإسلام وأمته الاستثلاب الفكرى والنهب الاقتبصادي والإلحاق العسكري والتبعية السياسية . وعلى مواجهة الطواغيت الذين يتزاحمون على مسرح الحياة الإسلامية وطالبين أن يعبدوا مع الله أو من دون الله إ . . طواغيت الاستبداد السياسية الظالمة وطواغيت العصبية الظالمة والمنافية وقومية وعنصرية . وطواغيت الله والغرائز والشهوات . . . الخ . .

إن التوحيد الإسلامي، ليس تطبه ينظل بها اللسان، ولا هو مجرد تصور فلسفى لعلاقة الإنسان، بكل طاقاته، من لعلاقة الإنسان، بكل طاقاته، من العبودية لكل الأغيار، في ذات اللحظة التي يخلص فيها إفراد الله، سبحانه، 11

ببخالص العبودية وكاملها . إنه التحقيق الكامل لانتماء هذا الإنسان إلى الله . . وهو الانتماء الذي يعصم هذا الإنسان من كل ألوان الضبغف التي تدفع به إلى هاوية الاغتراب . .

إن إقراد الله بالوجدانية والربوبية هو الذي يجعل الإيمان بالله الروح السارية والقوة الموجهة لكل أعمال الإنسان. . فيصبح الإبداع البشرى الخير ، أيا كانت ميادينه ، صلاة خاشعة في محراب الكون لمن خلقه ويرعاه . .

فإذا غاب هذا المقهوم للتوحيد، أو تغيشت صورته، فلا عاصم للإنسان من عبادة عجل السامرى عبادة اللهب كما فعل قدماء بني إسرائيل ... أو عبادة اللذة والشهوات والذات والمال والأشياء، كما هو حال الحضارة الغربية «المسيحية» الآن. تلك الحضارة التي قال فيها نفر من أبتائها: إن أهلها يعبدون «البنك» سنة أيام في الأسبوع، ثم يذهب ثفر منهم إلى الكنيسنة في اليوم السابع وذلك دون أن تغيب جبورة «البنك» عنهم أثناء القداس؟ اللهب جبورة «البنك» عنهم أثناء القداس؟ اللهب عبورة «البنك» عنهم أثناء القداس؟ اللهب عبورة البنائية عنهم أثناء القداس؟ المنابع عنهم أثناء القداسة المنابع عنه المنابع عنهم أثناء القداس المنابع عنه المنابع المنابع المنابع عنه المنابع عنه المنابع عنه المنابع عنه المنابع ال

إن هذا التوحيد الإسلامي فلسفة متميزة لعلاقة متميزة تجمع الإنسان بالموجود.. فالإنسان مخلوق لله، وهو خليفته المكلف بعسران العالم وفق مقاصد الشريعة عقد وعهد الاستخلاف وهو والطبيعة بقواها وظواهرها مخلوقات تأتلف بعلاقة التنافد والارتفاق .. وكل المخلوقات أم وجماعات، وهي مع كل ما في السماوات والأرضين وما بينهما ترتبط برباط العبوكية لله والتسبيع له سبحانه وتعالى وكذلك الحال بين الحسب والروح .. واللبات والموضوع .. والمدين والدنيا . والعلم والدين .. والعلم والإخرام والمجرات . وهالم الغيب والشهاذة . والانساب والخرة .. والتخوات .. والمحد التوحيد . والتخوات .. والمحد القانى والإجرام والمجرات . وهالم الغيب والشهاذة . والأسباب والغايات .. والبعد والذي والإجرام والمجرات . وهالم الغيب والشهاذة . والأسباب والغايات . والمحد القانى والإجتماعي للإيمان . قالكل مجموع برباط التوحيد . على النجو الذي يجعل الوجؤد بأسره ، بمن فيه وما فيه ، محكومًا بقانون النظام والانتظام ، الصادر عن الواحد القادر ، الذي منه المسيرة ، وإليه المصير . خلق كل شيء عن الواحد القادر ، الذي منه المسيرة ، وإليه المصير . خلق كل شيء فقدره تقديراً .

القِد كان التوحيد الإسلامي، وما يزال، هو سبيل هوية الأمة، ومن ثم توحيد موقفها الفكري في العقائد والشرائع، في الثوابت والأصول والأوكات، وتبعًا ٣٢ لذلك، وانطلاقا منه، السبيل لتوحيد هوقفها الفلسفي والمعرفي في خضم المصراعات والتحليات الحضيارية التي أحاطت وتخيظ بها، منذ ظهور الإسلام وحتى عصرنا الراهن. وأيضا ، السبيل لتوحيد موقفها العملي في معركة النهضة الحضارية التي هي طوق نجاتها من التخلف الموروث، والذي يكرسه التغريب بالمسخ والنسخ والتشويه لهويتها الإسلامية . . لقد صنع التوحيد الإسلامي ذلك مع المسلمين الأوائل، الذين كانوا قبل إشراق شمسه حطيا هشا لنيران الجاهلية ، فتحولوا بشورته في تصور الكون إلى ثورة غييرت الواقع بالإحباء الإسلامي وبالتوحيد الإسلامي وبالخضارة الإسلامية ، بعد الموات وبالتشرذم، والتخلف والجاهلية التي سبقت إشراق شمس هذا التوحيد ، وهو قادر وجال الصدر الأول: جوهر التارين . وفلسفة التصور للكون، والصالع الأول وجال الصدر الأول: جوهر التارين . وفلسفة التصور للكون، والصالع الأول وحدة الأمة حدة الأمة على النكفاري (الفتح: ٢٩) - وفي مواجهة الأعداء وحدة الأمة على النكفاري (الفتح: ٢٩) . وفي مواجهة الأعداء في شبيل الله ولا يخافرن لومة لائم فه (المائدة: ٤٥) .

إن للوحد في الخلق توحيداً حقيقياً هو الإنسان الذي لا يقبل الدنية في دينه أو دنياه! . .

\* إنه غوذج مِن فتية أهل الكهف الذين رفضوا ما ساد في قومهم من العيودية للأغيار . . ق ﴿ قَامُوا فَقَالُوا رَبُنَا رَبُ السّموات والأرض لن تَدعُو من دُونه إلها لَقَدُ فَلَنَا إِذَا شَطَطًا (١٠٠) مؤلاء قومنا اتّحذوا من دُونه آلهة أولا يأتُون عليهم بسلطان بين قمن أظلَم ممن افْترَى على الله كذيا ﴾ (الكهف: ١٥، ١٥).

\* إنه تموذج المغيرة بن شعبية ، عندها دخل يوم القادسية على «رستم» ، قاتد الفرس، فعجب من عبادتهم للملوك والطيقات والألقاب . . وقال لهم : "إذا معشر العرب سواء ، لا يستعبذ بعضنا بعضا . . قلقد أحيانا الله ، تعالى ، بالإسلام ، أما أنتم فإن بعضكم أرباب يعض! ولقد تيقنت الآن أن أمركم مضمحل! فليس يقوم ملك على هذه المبيرة ولا على هذه العقول؟!» .

\* إنه غوذج المؤمن الذي يصل به الإسلام في مراتب العزة إلى الحد الذي تحدث عنه القرآن الكرم فقال : ﴿ . ولله العزة ولرسوله وللمؤمنين ﴾ (المنافقون: ٨) . . والسوفي لمتلاكه هذه العزة هو تحرره ، بالتوحيد ، من عبودية الأغيار ، لأنه يؤمن ويفقه قول الله سبحانه : ﴿ من كان يُزيدُ الْعزَة فَلْلُه الْعزَةُ جميعًا ﴾ (فاطر: ١٠) . . . فالتوحيد ، الذي يحرر المؤمن من عبودية فالتوحيد ، الذي يجعل (لله العزة جميعًا) هو الذي يحرر المؤمن من عبودية الطواغيت والأغيار فيجعل له (العزة) مع الله ومع رسوله ، عليه الصلاة والبيلام . . .

\* إنه تموذج "الإنسان الريائي"، الذي إذا أقسم على الله أبره الله، لأن التوحيد قد حرره من عبودية الأغيار، فضمن له إخلاص العبودية لله بلوغ حرية وقعالية من صار الله القادر: سمعة الذي يبيهم يه، وغينه التي يبصر بها، ويله التي يبطش يها. ورجله التي يحشى بها، فأني لقوة أخرى أن تقل هذا العزم والفعل الربائي في عذا الإنسان!.

\* إنه النموذج اللري يرتقى به التوخيد على سلم التخرير إلى حيث المدرجة التى يشر الله، سيحانه وتعالى م بها هذا الإنسان الربائي، عندمنا قال كما في المأثور: "عبدى أطعنى، تكن زبانيا، تقول للشيء: كن، فيكون؟!

تلِكُ بعض سمات ووظائف التوحيد في منهج الإسلام.



#### الإنسان الخليفة

وإذا كانت تلك هي مكانة الذات الإلهية ، وهذا هو مبلغ تنزيهها في تصور المنهج الإسلامي . . فأين موقع «الإنسان» ومكانه في هذا المنهج؟ . .

هذا أيضا، يقسير المنهج الإسلامي. . ففي الوقت الذي ذهبت فيه مذاهب وفلسفات إلى تقديم الإنسان في صورة الحقير الفاني ، الله يكمن سر خلاصه، وتتجلي حقيقة نجاته في الفتاه بالكل أو بالمطلق - كنما هو الحال في النرفانا «Nirvana» الهندية - حتى لقد جعلت من تعليب الحسنة وتحقير المادة وإدارة الظهر لطيبات الحياة، مراتب للتقدم الإنساني على درب الخلاص، ومعارج لارتفاء النفس على طريق الفناه والامحاءا . .

في الوقت الذي رأينا فيه نقيض هذا الملهب، في صبورة النزعة المادية التي الله المؤلفة المادية التي اللهت الإنسان، سواء بتصورت سيد الكول، أو قبأنستها الإلفاد عندما تصورته بطلار. أو عندما قالت بالحلول والتجسد والأتحاد.

في الوقت الذي تطرفت فيه هذه المذاهب في النظر إلى موقع الإنسان وتصور بكانه ومكانته في هذا الوجود..وبالنسبة إلى الله، وإلى العالم ـ وجدنا المنهج الإسلامي يتخذ الموقف الوسط ـ العدل ـ الحق، في هذا الموضوع. .

قالله هو الحق الخالق الواحد. . والإنسان هو الخليفة الذي اصطفاء لعمارة غذا المكون . «فهو ليس الحقير الذي يكمن خلاصه في الفناء والإمحاء، لأنه سيد في الكون، وسخر الله له ظواهره وقواه، لكنه ليس سيد هذا الكون، وإنما سيد فيه . وسيادته في هذا الكون هي العمارة الما عليه سيد هذا الوجود، تكريما له، وتحكينا من القيام بمهام الاستخلاف في عمارة هذا الكون وترقيته وفقا ليتوذ عهد الاستخلاف في عمارة هذا الكون وترقيته وفقا ليتوذ عهد الاستخلاف في التكليف الكون وترقيته وفقا ليتوذ عهد الاستخلاف . . فهن - أي هذه اللسيادة - الإنسانية - إلها قامت بمقتضى التكليف

الإلهى، والتفويض الرباتي من المولى سبحانه وتعالى سيد هذا الكون وخالفه وراعيه، وهي محكومة بروح عهد الاستخلاف وإطار النيابة والتوكيل الذي حمله الله فيه وبه الأسانة التي أشفق من حملها من عداه من المخلوفات، إنه الخليفة عن الله في عمارة الأرض، بكل ما في الخلافة من تميز يماز به المنهج الإسلامي عن غيره من المناهج التي حكمت غير الإسلام من الديانات والفلسفات.

إنه الخليفة عن الله ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُكَ لِلْمَلَائِكَةَ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلَيْفَةٌ قَالُوا أَتَجْعَلُ فَيِهَا مِن يُفَسِدُ فِيهِا وَيَسَفَكُ الدّمَاءَ وَنَحَنُ نُسَبِحُ بِحَمَّدُكُ وَنُقَدْسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا تَعَلَّمُونَ ﴾ (البقرة: ٣٠).

وهو الخليفة الذي انفرد بحمل الأمانة ﴿إِنَّا عَرَضُنَا الْأَمَانَةُ عَلَى السِّيُواتِ والأَرْضَ والْجِيَّالِ فَأَبِيْنَ أَنْ يَحْمَلُنُهَا وَأَشْفَقُنَ مَنْهَا وَحَمِلُهَا الإنسانُ إِنَّهُ كَانِ ظُلُومًا جَهُولاً ﴾ (الأحراب: ٧٢).

وكل ما بيده فإن له فيه وعليه السلطة والسلطان. . لكن ليست سلطة السيد وسلطانه، وإنما سلطة السيد وسلطانه، وإنما سلطة الخليفة وسلطان الوكيل الحكومتان بنطاق عهد الاستخلاف وعقد التوكيل في آمنوا بالله ورسوله وأنفقوا مما جعلكم مستخلفين فيه فالذين آمنوا منكم وانفقوا لهم أجر كبير كو (الحديد: ٧).

وكل مسعى لهذا الخليفة في إطار عهد الاستخلاف وتطاقه هو عبادة ﴿ وَهَا خَلِقْتُ الْجِنُ وَالإِنْسِ إِلاَّ لِعَبُّدُونَ ﴾ (الذاريات: ٥٦).

#### 歩 権 帯

وإذا كان مكان الإنسان من الله - في المنهج الإسلامي .. هو مكان الخليفة ، حامل الأمانة ، المحكوم إطار تكليفه بعهد الاستخلاف الذي هو في الجوهر والحقيقة : المنهج الإسلامي ا . . فإن مكانه في الطبيعة وقواها وظواهرها وما أودع الله فيها من خيرات ، هو مكان الوكيل الذي سخر الله له هذه الطبيعة تسخيرا معللا ومحكوما بالحكمة الإلهية من وراء هذا التسخير ، فالإنسان زميل للطبيعة ، في الحلق ، وليس عدوا لها . وهي مسخرة له سبيلا لأداء الأمانة التي حملها ﴿ الله وسخر نكم الأمانة التي حملها ﴿ الله وسخر نكم الفلك لتجري في البحر بأمره وسخر لكم الأنهار (٣ وسخر لكم الأنهار (٣ وسخر لكم الشمس والقعر دائين وسخر لكم الله والنهار ﴾ (إبراهيم : ٣٠ ، ٣٣) .

﴿ أَلَمْ قُرُوا أَنَّ اللَّهَ سَخُر لَكُم مَّا فِي السُمُواتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَأَسْبَعَ عَلَيْكُمْ نَعْمَهُ ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً وَمِنْ النَّاسِ مِن يُجَادِلُ فِي اللَّهِ بَعْيَرِ عِلْمِ وَلَا هَدُى وَلَا كَتَابِ مُنيرٍ ﴾ (لقَمَان: ٢٠).

إنه تنفخير الارتفاق، للاستعانة والاتساق، وليس تستخير النسخرة والإذلال والتدمير!...

إذن. ، العدل. ، الحقوقع الإنسان عن الله (١) ومن الكون في المنهج الإسلامي موقع المؤسط ، العدل ، الحق . . فهو ليس محور الكون وسياده ، وإنما هو خليفة الله فيه . . وسلطانه في عالمه وسيادته على الطبيعة ليس مطلقا ولا هي بالسيادة المطلقة ، فيه . . ومن هنا يأتي مكان ومقام وإثما يحكمه ويحكمها إطار وبنود عهد الاستخلاف . . ومن هنا يأتي مكان ومقام الوسطية في المنهج الإسلامي ، فنراها العدسة اللامة و «زاوية الرؤية التي تميز المنهج عن غيره إلى حد كبير . .

وإذا كانت غيبة هذا المتصور لمكانة الإنسان خليفة عن الله، سبحانه، لعمارة عالمه حقد جعلت التصورات المادية تنظرف لترى الإنسان سيد هذا الكون وإلهه، حتى لقد تصورت الله إنسانا حما أشر فا في في الوثنية اليونانية بعطلا، كما جعلته في لاهوت المسيحية التي طوعتها وحرفت توحيدها حالاً في الإنسان ، إذا كان هذا هو أثر غياب النظرة الوسطية لمكانة الإنسان في الكون وموقعه في الوجود، لدى الانحراف المادى، فإن أثر غياب هذه الفلسفة الوسطية على جبهة «الغنوص (٢) للالطاني " ولدى امتداده في «التصوف الفلسفة الوسطية على جبهة «الغنوص (٢) للاطاني " ولدى امتداده في «التصوف الفلسفي» ولا يقل خطلا وخطأ ا

 <sup>(1)</sup> يعد الذي يتكوناه عن التبصور الإسلامي الذي ينزه الذات الإلهبية عن مشابهة المحدثات، ومن لم عن التجنيد والتحنيز في المكان . . فغني عن البيان أن الحديث تعادعن احواقع المغنوية واسجازية الاصلة فها والتجميد والتشبيه .

<sup>(</sup>۴) الغنوصية بنسبة إلى مغنوصيص ، أى المعرفة ، وهى نزعة فلسفية وهينية بقائمة على النافين بين الفلسفية والدين ازدهوت في فارس حوفكرتها الفلسفية والدين الدهوت في فارس حوفكرتها المحوية فائمة على أن المعرفة في طريق الحالاص ، وليس الإيمان الدين السواء أكانت النصوص أو المعولية في المالين الدين السواء أكانت النصوص أو العقل أو هما معا بسيل هذا الإيمان ، والفنوسية في الايمانيا مزيج من الهيلينية اليونائية ، والقبلاية العمر اليمانيات الفيان ، والمفنوصية في الايمانيات الفوس الفيانيات اليونائية ، والقبلاية المعرفة المواحية المواحية الماليون والماليون والمالوبة والمنافق الفيانية والمنافق والمنطق والمنافق والمنطق والمنافق والمنطق والمنافق والمنطق والمنافق المنافق والمنافق المنافق والمنافق المنافق المنافق المنافق والمنافق المنافق والمنافق المنافق والمنافق المنافق المنافق المنافق والمنافق المنافق المنافق والمنافق المنافق والمنافق والمنافق المنافق والمنافق المنافق ال

فالتصوف الفلسفي، ذر الجذور والمنطلقات الغنؤصنية الباطنية ينفى أى وجود حقيقى للإنسان، عندما ينفى حقيقة الوجود عن ما سوى الله أ. . فأصحاب وحدة الوجود منهم يقولون، إن وجود الله هو عين وجود العالم، قلا يثبتون أى وجود للعالم، بما فيه الإنسان!

والقائلون منهم بالأثنينية .. الله والعالم .. يقولون: إن الوجود الحقيقي هو الله وحده، وإن فيجود ما سواه العالم والإنسان و هم وظل! . . فتنفق مذاهبهم على التهميش واحتقار هذا الإنسان؛ عندما يجمعون على نفى فعاليته كخليفة عن الله .

\* \* \*

# كون تتمكمه الأسباب المخلوقة

قى المنظور الإسلامى: الإنسان هو أغضل المخلوقات. . لكنه أحد المخلوقات، التى تجل عن تعداد الإنسان . وفي قصة الخلق، كما عرض لها القرآن الكريم، تحدثنا آياته عن سراحل وتطورات هذا الجلق، فنفهم أن الكون والعالم سوجود وجودا موضوعيا ومستقلاعن الإنسان . و فالوجود المستقل للعالم حقيقة لا خلاف عليها بنظر الإسلام . . بل إن خلقه ووجوده سابق على خلق الإنسان . ﴿ قُلُ أَتَنكُمْ لَتكَفّرُونَ بِالذِي خلق الأرض في يومين وتجعلون له أنداداً ذلك رب ألعالمين (٤) وجعل فيها رواسي من فوقها وبارك فيها وقدر فيها أقواتها في أربعة أيام سواء للسائلين (٢) ثم استوى إلى السماء وهي دُخان فقال لها وللأرض التيا طوعا أو كرها قالتا أتينا طائعين (١) فقضاهن سبع سموات في يومين وأوحى في كل سماء أمرها وزينا السماء طائعين (١) فقضاهن سبع سموات في يومين وأوحى في كل سماء أمرها وزينا السماء الدنيا بمصابيح وحفظا ذلك تقدير العزيز العليم ﴾ (فصلت: ٩ -١٢) . . ﴿ إذ قال رئيك للملائكة إلى خالق بشراً من طين (٧٠) فإذا سويته ونفخت فيه من روحي فقعوا له ساجدين ﴾ (ض: ٧١) . . (أيك للملائكة إلى خالق بشراً من طين (٧٠) فإذا سويته ونفخت فيه من روحي فقعوا له ساجدين ﴾ (ض: ٧١) . . (أيك للملائكة إلى خالق بشراً من طين (٧٠) فإذا سويته ونفخت فيه من روحي فقعوا له ساجدين ﴾ (ض: ٧١) . . (أيك للملائكة إلى خالق بشراً من طين (٧٠) فإذا سويته ونفخت فيه من روحي فقعوا له ساجدين ﴾ (ض: ٧٠) . . (أيك للملائكة إلى خالق بشراً من طين (٧٠) فإذا سويته ونفخت فيه من روحي فقعوا له ساجدين ﴾ (ض (ض) المرائلة للهرائلة لكه المرائلة للهرائلة للهرائلة للهرائلة للهرائلة للهرائلة للهرائلة للهرائلة للهرائلة للهرائلة لهرائلة للهرائلة للهرائلة لهرائلة للهرائلة لهرائلة ل

وهذا العالم - الذي هو خلق الله - بسبب من أنه خلق الله الواحد الحكيم - المنزه في خلقه عن العبث - قد حكمته وتحكمه من في كل صغيرة وكبيرة - السنن والقوانين التي ، هي الأخرى ، مخلوقة لله ، أو دعها وركبها في ذات الطبيعة وظواهرها وقواها ، . فكان النظام والانتظام الذي يبهر العقل الإنساني يوصا بعد يوم كلما اكتشفت جزئية أو جقيقة من جزئيات وحقائق هذا النظام والانتظام . .

لقد خلق الله هذا العالم لحكمة وعلة غائية ، وعلى نحو ما قدر وأواد (١). وعلمنا وأعلمنا أن السنن (٢) والقوانين حاكمة لهذا العالم في الخلق والابتداء . . في أند المناف التسمس ضياء والقمر نورا وقدرة منازل لتعلموا عدد السنين والبحساب ما خلق الله ذلك إلا بالحق يُفصل الآيات لقوم يعلمون في (يولس: ٥).

﴿ وَجَلَقَ كُلُّ شَيْءَ فُقُدُرُهُ تَقَدِيرًا ﴾ (الفرقان: ٢).

﴿ سَبُعِ اسْمَ رَبُكُ النَّعْلَى (٢) الَّذِي حَلَقَ فَسَبُونَى (٢) وِالَّذِي قَدَّرَ فَهَدِي ﴾ (الأعلى: ١-٣).

﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمُواتِ وَالْأَرْضُ وَمَا بَيْنَهُمَا لاعْبِينَ (ﷺ مَا خَلَقْنَاهُمَا إِلاَّ بِالْحَقَّ وَلَكُنُّ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ (البخان: ٣٨، ٣٩).

﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءُ وَالْأَرْضُ وَمَا يَبِينَهُمَا بَاطِلاً ذَلِكَ ظُنُّ الَّذِينَ كَفَرُوا فَوِيلٌ لّلذينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ ﴾ (ص: ٢٧).

فسينة الله، أي منا جَرَى به نظامه . . قد حكمت خلق هذا العالم ووجودة في الابتداء عندما فطره ولم يك من قبل شيئا مذكورا . .

وهذه المنتق. النظام. القانون. قد جعلها الله خلقا مبشونا في أجزاء هذا الوجود، سبها، وأرضا وأفلاكا. فحكمت سير ومبييرة هذا العالم غبر تاريخه، وفق الحكمة الإلهية التي قدرها سيحانه، فتاريخ كل شيء في هذا الوجود، قد حكمته، هو أيضا، السنن والقوانين. ﴿ سنة من قد أرسلنا قبلك من رسلنا ولا تجد

<sup>(</sup>١) في استخداها للمصطلحات بود أدانيه إلى أننا نعنى بـ العلة ١ صايتو فف عليه وجود الشيء ويكون خارجا مؤثر المستخداها للمصطلحات بود أدانيه إلى أننا نعنى بـ العلة ١ صايتو فف عليه وجود الشيء ويكون خارجا مؤثر الحيه . وهذا المعنى الملعني الملعنة هو معنى السبب عما أما المكتمة ١٠ فهي العابة وأي حام أمن أجله بكون الشيء أو العمل و فإذا قلنا العلة العائبة ١٠ واننا نعني بها ما يوجد الشيء الأجلة ١ ووقلك تحييزا لها عن المعلم المناسمة التناهدة التناهدة ١٠٠٠ النفرة المباشر في إحداث أثر أو معلول ما ١١٠٥٠ منه المباشرة والمعجم الفلسفي) وضغ مجمع الفقة العامرة به ١٣٥٧ هـ ١٩٣٨ م. و(المعجم الفلسفي) وضغ مجمع الفقة العربية ١٩٣٩ هـ ١٩٣٩ م.

 <sup>(</sup>٢) نحن تستخدم اللسنة، هناه وجمعها استن، بمناها القرآني، فسنة الله: هي ما جرى به نظامه في خفف. إنظر (معجم ألفاظ القرآن). وضع صجمع اللغة العربية القاهرة عظمة الفاهرة الفاهرة على الفاهرة منة ١٣٩٠ م.

لَسُنَتِنَا تَحْوِيلاً ﴾ (الإسراء: ٧٧) ﴿ سُنَةُ الله فِي اللَّذِينَ خَلُوا مِن قَبْلُ وَكَانَ أَمْرُ الله قَدرا مُقَدُوراً ﴾ (الأحزاب: ٣٨) ﴿ سُنَةَ الله فِي الَّذِينَ خَلُوا مِن قَبْلُ وَلَن تَجد لَسُنَة الله تَهُديلاً ﴾ (الأحزاب: ٣٢) ﴿ فَه هَلْ يَنظُرُونَ إِلاَّ سُنَت الأَولينَ فَلَن تَجد لَسُنَت الله تَهُديلاً وَلَن تَجد لَسُنَة الله تَحُويلاً ﴾ (فاطر: ٣٤) ﴿ سُنَة الله الَّتِي قَدُ خَلَتُ مِن قَبْلُ وَلَن تُجدُ لَسُنَة الله تَهْديلاً ﴾ (القتح: ٣٢)

ورحتى التغيير والقبديل الذي يبدعه الله في هذا الوجود، قد شاءت حكمته في انتظام الوجود أن تحكمه السبن والقوانين، فيتنزه عن الصدفة والعفوية والعبئية. كذلك؛ فإن فعل الله هذا في التغير لا يتخذ بالعالم والفعل المقدور للإنسان صفورة الجبر والحتم الذي يجعله خارجا عن اتساق السنن والقوانين، ملغيا لحوية خليفته فيما هو مقدور له من الأفعال. فلقد شاءب جكمة الله، سبحانه وتعالى مكمالا لانتظام ونظام الكون بالسنن والقوانين أن تكون حرية الإنسان في التغيير ما يقوم حتى يُغيروا ما بأنفسهم (الزعد: ١١) فو ذلك بأن الله لم يك مُغيراً نعمة أنعمها على قوم حتى يُغيروا ما بأنفسهم (الزعد: ١١) فو ذلك بأن الله لم يك مُغيراً نعمة أنعمها على قوم حتى يُغيروا ما بأنفسهم (الزعد: ١١) فو ذلك بأن الله لم يك مُغيراً نعمة أنعمها على قوم حتى يغيروا ما بأنفسهم (الزعد: ١١)

والنبوات والرسالات، التي مثلت سبل الهداية من الضلال، والتغيير الإلهي لما عليه الناس من ظلم وظلمات. قد حكمتها، هي الأخرى، السبن والقوائين ... في الاصطفاء. وزرول الوحي بلسان أمة الدعوة ، وإزاحة العلة وثفي الحرج بنيسير بلوغ الدعوة . وعدم تكليف ما لا يطاق . والإنعام بشروط التكليف . وإقامة الأعلام المعجزة، من جنس ما برعت فيه أمة الدعوة .. إلخ . والخ . والخ وما أرسلنا من قبلك إلا رجالا تُوحي إليهم ﴾ (يوسف: ١٠٩) . . ﴿ وَمَا أَرسلنا من رُسول إلا بلسان قومه ﴾ (إبراهيم ؛ ٤) . . ﴿ وَإِن مَن أَمّة إلا خلا قيها نذير ﴾ وقاطي : ٢٤) . . ﴿ وَمَا كُنّا مُعذّبين حتى نبعت رسولاً ﴾ (الإسراء: ١٥) . . ﴿ وَما أَرسلنا في قرية مَن نُذير إلا قال مُترفّوها إنّا بما أرسلتم به كافرون ﴾ (الإسراء: ١٥) . . ﴿ وَما أَرسلنا في قرية مَن نُذير إلا قال مُترفّوها إنّا بما أرسلتم به كافرون ﴾ (الإسراء: ١٥) . . ﴿ وَما

فحتى النيوات والرسالات والمعجزات. أى ما هو تخارق للعادة، في صنيرة الإنسان وتاريخة على دزب التغيير. . محكومة، هي كذلك، بالسنن والقوانين في 12

الاصطفاء والإعجاز والفعل (الدعوة) ..وقى ردود الأفعال مِنْ قبل المدعويين. . إلخ. . إلخ ،

وكما حكمت السين والقوانين هذا العالم.. في الحلق والمسيرة.. كذلك تحكمة ، في المصير، ففي الإيجاد حكمة ، وفي الأعسال حكمة ، وفي الجزاء غاية وحكمة ، تنفي العبينية عن الحياة والاعسال: ﴿ أَفْحَسَبُ مُّا أَنْما خَلَقَاكُم عَبِثا وَأَنْكُم إِلَيّا لا تنفي العبينية عن الحياة والاعسال: ﴿ أَفْحَسَبُ مُ أَنْما خَلَقَاكُم عَبِثا وَأَنْكُم إِلَيّا لا ترجعون ﴾ (المؤمنون: ١١٥). ﴿ إِنّهُ يَسِلهُ الْحَلّق ثُمْ يُعيده ليجزي اللّذين آمنوا وعملوا الصالحات بالقسط والذين كفروا لهم شراب من حميم وعداب أليم بما كانوا يكفرون ﴾ (يونس: ٤). ﴿ لا يستوي أصحاب النار وأصحاب الجنة أصحاب الجنة أصحاب الجنة أصحاب الجنة فملاقيه ﴾ (المنشقاق: ٢). ﴿ في أَيّها الإنسان إنّك كادع إلى ربك كدحا فملاقيه ﴾ (الانشقاق: ٢) . ﴿ فمن يعمل مثقال ذَرة خيراً يرة (٢) ومن يعمل مثقال فرة خيراً يرة (٢) ومن يعمل مثقال فرة خيراً يرة ﴿ الإلزارلة ٧ ، ٨).

فالحكمة . . والمبنة . . والقانون . . والعلة . . والغائية : روابط وجوامع أفادت وتقيد هذا العالم النظام والأنتظام ، إن في الخلق أو المسيرة أو المصير ، شاء الله ذلك وخلقه في الكون المادي ، بعوالمه المختلفة وظواهرة وقواه المتعددة . . وكذلك في عالم الإنسان:

﴿ وَآيَةٌ لَهُمُ اللَّيْلُ تَسَلَحُ مِنَهُ النَّهَارَ فَإِذَا هُم مُطْلَعُونَ ﴿ وَالشَّمْسُ تَجْرِي لَسَنَقَرَ لَهَا فَلَكَ تَقْدِيرُ الْقَدِيمِ اللَّهُ مَنَا وَالْقَمْسُ فَلَوْنَاهُ مَنَاوَلَ حَتَى عَادَ كَالْغُرْجُونَ الْقَدِيمِ ( اللّهُ مَنْ عَادَ كَالْعُرْجُونَ الْقَدِيمِ اللّهُ مَنْ مَنْ مَنْ اللّهُ فَلْكُ يَسْبِحُونَ ﴾ الشّمُ مَنْ اللّهُ فَسَدُوا اللّهُ فَسَدُوا اللّهُ فَسَدُوا اللّهُ فَسَدُوا اللّهُ فَسَدُوا اللّهُ فَسَدُوا اللّهُ وَسَدُوا اللّهُ عَالَى : ﴿ وَكَنّانُ أَمْسُو اللّهُ فَسِدُوا اللّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ فَسِدُوا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُو

# \* \* \*

ولهذه الحقيقة الموضوعية ، التي ألخ ويلخ القرآن الكريم بها على العقل المسلم، لم يعرف المنهج الإسلامي غموضًا يجعل المسلم مترهدًا في الإيمان محقيقة وجود العلية والمنتبية الحاكمة في هذا الوجود، المادي منه والإنساني. . وإذا كان السبب، ٢٤

هو ما يتزتب عليه مُسبّب، اعفالا أو واقعاه فإن العقل مهياً للإيان بوجود السببة الحاكمة لعوالم المادة والأحياء والأفكار. تضافر في نهيئته لهذا الإيان نظره في كتاب اللين (الطبيعة وظواهرها) . . . فالنظر في المسبّبات الكريم) ونظوه في كتاب الكون (الطبيعة وظواهرها) . . . فالنظر في المسبّبات المجلوقات والمصنوعات طريق إسلامي لمعرفة السبب الموجد لها، سبحانه وتعالى . . الأمر الذي يشهد على قيام السبينية وعلو مقاسها في الاستدلال الإسلامي . . والاهتماء إلى السبب هو الطريق الآبن ليلوغ الغنايات والمسبات فو ويسألونك عن ذي القرنين قُلُ سأتلو عليكم منه ذكرا (الله أنا مكنا له ويسألون والمنبات في الأرض وآتيناه من كل شيء سببا في التبع سببا في (الكهف: ١٨٥ - ٥٨) . . قاده إلى تخفيق الغنايات والمسبات والمسبات .

\* \* \*

وعند هذا المقام من هذا الحديث، . من حق الإنسان أن يتساءل:

إِذَا كَنَانَ هَذَا هَنَ مَبْلِغَ الوَضُوحِ وِالْحَسَمِ فِي الْمُنهِجُ الْإَسْلامِي إِزَاءَ الْعَلَيْةُ والسببية فِيما هُو مُخْلُوقَ. . فِلْمَ . . وَقِيمِ كَإِنْ الْخَلِافِ الشّهيرِ ، بَيْرَاثْنَا ، حُولُ هَذَا الْأَمْنِ ، بين أنصار البنبيية ومتكريها؟! . .

وكينف ذاعت عنداوة الإسام الغيزالي (٤٥٠هـ، ١٠٥٨ ما ١١١١م) للسببية، فأنكر ضرورة الترابط بين الأسباب والمبيبات في كتبابه (تهافت الفلاسفة) وسماها أي العلاقة «الاقتران»، وجعله «عادة» وأنكر أن يكون قانونًا ضروريًا.

وكيف اشتهرت كذلك معارضة ابن رشد، الجفيد (٢٥ ـ ٥٩٥ هـ، ١٢٢ - ١ ١٩٨ أ م) للغزالي في هذه القضية، وره، عليه يكتابه (تهافت التهافت)؟؟. .

أما نحن، فإننا نرى أن ليسا قد حدث في هذا الموضوع.

ذلك أن للوقف من السببية ، ومن علاقة الأسباب بالمسببات، قند توزعته وتتوزعه هذه المواقف لهولاء الأطراف:

أ . مَهِوَقَفَ اللّهِ مِنكِرُونَ الأسباب - كل الأسباب وينكرون ارتباط كل المسببات بأيّة أسباب - بما في ذلك السبب الأول لهذا الوجود ويعودون مكل موجود إلى جود الله السبب الأول لهذا الوجود ... الصدفة والاتفاق . . وهذا الموقف لم يقل به أحد من أهل الإسلام . . فالعلاقة منبتة بين قائله وبين الإسلام! . .

ب و تنوقف الذين يؤمنون بوجود الأسباب، ويقرون بعلاقة الفعل الضرورية لهذه الأسباب في مسبباتها . ويرون أن هذه الأسباب المركبة في المادة وقواها وظواهرها، وفي الإنسان، هي «أسباب ذاتية»، وليست مخلوقة لخالق وراءها ومفارق لمادتها . إما لأنهم يجحدون وجود هذا الخالق، أو يتصورنه على الصورة التي تصوره عليها أرسطو (٣٨٤ - ٣٢٢ ق.م) محركا أول، حوك العالم ثم تركه لقواه وأسبابه المذاتية القاعلة وحدها فيه . وهذا الموقف - أيضًا - لم يقل به أحد من أهل الإسلام . . وأقضى ما يمكن أن يوجد في تراثنا عنه، أن نجد اشروح ابعض فلانبغتنا هذه المقولة اليوناتية . . مجرد شروج ب وشاوح المكفر - كناقله - ليس بكافي، كما يقولون المناتبة . . مجرد شروج ب وشاوح المكفر - كناقله - ليس بكافي، كما يقولون المناتبة . . مجرد شروج ب وشاوح المكفر - كناقله - ليس

جد في الموقف الشالث هو موقف الإسلام، وكل مفكريه على تقاوت في العبارة البسبب التفاوت في جانب التركيز والاهتمام، تبعًا لتفاوت الأمر الذي يحذره المفكر ويراه الخطر على نقاء الاعتقاد الإسلامي في هذا الموضوع أ . .

هذا الموقف الأسلامى، من السببية؛ قد اجتمع كل مفكري الإسلام حول محوره وجوهره، فقالوا بالسببية، ويوجود الأسباب، ويقيام العلاقة بينها وبين المسببات. لكنهم قالوا جميعًا أيضًا : إن جميع هذه الأسباب، المركبة في الأشياء، مخلوقة هي أيضًا خالق هذه الأشياء، وإن عملها في مسبباتها لا يعنى انتفاء قدرة الموجد الأول والأوجد لها على إيقاف عملها، إذا هو، سبحانه، شاء إخراج الأمر من العادة؛ إلى فعارق العادة؛ محكمة يريدها الله . :

فليس هناك، في الإسلام، من ينكر الأسباب تركبها . . وعملها ـ وأيضاً ليس هناك من يتكر أنها مخلوقة للجالق الواحد المفارق للدتها وعالمها، والقادر على خرق هنادة عملها والارتباط بينها ويين مستباتها»، عندما يريد، سيحانه، إقامة الأعلام المعجزة، والآيات البيئات المتحدية والشاهدة على الإعجاز .

وعندما كمان يشته حدر المفكر من الفكر المتكر المسبية، يكون تركيز عبارته على إبراز السببية وارتباط الأسباب بالمسبات، وعندما يكون المحظور وموطن الحدّر هو 23

',**,** [4

الفكر الذي يجعل عمل الأسباب ذاتياً وفستقلاً عن مسبب الأسباب، يكون التركيز في عبارة المفكر على إبراز نسبة حقيقة العمل إلى مسبّب الأسباب، وليس إلى هذه الأسباب!...

تلك هي القضية، وهذه هي الملابسات التي أشاعت وهم الاختلاف الإسلامي حول قضية لم يدع الإسلام مجالاً لخلاف فيها أو عليها.

ولعل ما يدعم هذا النصور الذي تصورناه لواقعة الخلاف المزعوم هذا، أن تورد للإستئناس - ثلاث عبارات: اثنتان منها لطرفي هذا الخلاف المزعوم . . الغزالي، وابن رشد، والثالثة لسابق عليهما، هو الجاحظ (١٦٣ - ٢٥٥ هـ، ٧٨٠ - ١٨٥ ففيها يتجلى اجتماع المتكلمين والفلاسفة ، من الفرق والتيارات المتعيزة على هذا الموقف الإسلامي الذي جلاء الإسلام في قضية السببية وعلاقة الأسياب بالمسبات . .

\* فالغزالى - الذى شاع عنه إنكار، السبية، والعلاقة الضرورية بين الأسباب والمسبات - لم يصنع أكثر من الحار والتحذير من أن يكون الحديث عن علاقة الضرورة بين الأسباب والمسببات مفضيًا إلى القول بالسببية الذاتية ، التي تنكر السبب الأول، أو تنكر إمكان وجواز تدخله لنقض العادة وإيقاف عمل الأسباب في المسببات بواسطة أسباب أخرى غير عادية يوجدها سبحانه! . . أى أنه لا ينكر السبية ، وإنما بنيه على سببية لا يدركها ولا يسلم بها الذين لا يؤمنون؟! . .

ويشهد على أن هذا هو حقيقة موقف الغزالي قوله في ذات المقام الذي أورد فيه العبارات التي أنهم بسببها أنه يتكر السبية عندما أراد استخلاص حقيقة الموقف . قال: ١٠. إننا نسلم أن النار خلقت خلقة إذا لاقاها قطنتان متماثلتان أحرقتهما، ولم تفرق بينهما إذا تماثلتا من كل وجه، ولكنا مع هذا نجوز أن يلقى شخص في النار فلا يحترق، إما بتغير ضفة النار أو بتغير صفة الشخص، فيحدث من الله، تعالى، أو من الملائكة صفة في النار تقصر سخونتها على جسمها بحيث لا تتعداه، وتبقى معها سخونتها وتكون على بحمورة النار حقيقتها، ولكن لا تثعدى سخونتها ويتمن مخونتها وأثرها، أو بحدث في بدن الشخص صفة ولا يخرجه عن كونه المما وعظماً فيدفع وأثرها، أو بحدث في بدن الشخص صفة ولا يخرجه عن كونه المما وعظماً فيدفع

أثر النار؛ فإنا برى من يطلى نفسه بالطَّلْق. (مادة نباتية) ـ ثم يقعد في تنور موقد فإنه لا يتأثر بالنار. والذي لم يشاهد ذلك يتكره، وإنكار الخصم استحال القدرة على إثبات صفة من الصفايت في النار أو البدن تمنع الاحتراق كإنكار من لم يشاهد الطَّلَيْق وأثره، وفي سقدورات الله تعالى غوائب وعنجائب، ونحن لم نشاهد جميعها، قلا ينبغي أن ينكر إمكانها ويحكم باستحالتها . . . الله .

فالغزالي، هنا، لا يتكر السببية؛ بل يسلم بعلاقة الضرورة بين الأسبباب والمسببية؛ بل يسلم بعلاقة الضرورة بين الأسبباب والمسببية المسببية على "جواز" تخلف عمل السبب في المسبب إذا أراد محالق الجدميع ذلك، فخلق أسببابا أخرى تحول دون عنقل الأسباب الأولى، . فكأنه يضيف ولا ينقض الى حقيقة عمل الأسباب في المسببات، يضيف حقيقة قدرة مسبب الأسباب على تبديل هذه الأسباب، فنحن بإزاء إعمال للسببية واستا بإزاء إنكار للسببية واستا بإزاء إعمال للسببية عن الغزالي في هذا الموضوع الله عمل جديد، ولستا بإزاء إنكار السببية ، كما شاع عن الغزالي في هذا الموضوع السببية ، كما شاع عن الغزالي في هذا الموضوع الله . . .

\* وسع الغزالي وليس ضده في حقيقة الأمر . يقف ابن رشد، عندما يعلن أن إينانه بالسببية، ويعلاقة الضرورة بين المسببات وأسبابها، لا يعني اكتفاء هذه الأسباب في عبلها - بذاتها إلانها هي الأخرى مخلوقة لله، الذي فعلّه، سبحانه، شرط في فعل هذه الأسباب، يقول أبو الوليد: « . . ولا ينبغي أن يُسُك في أن عنده الموجودات قد يقعل يعضها بعضنا ومن بعض، وأنها ليست مكتفية بأنفسها في هذا الفاعل، بل بفاعل من تعارج ، فعله شرط في فعلها، بل في وجودها، فضلاً عن فعلها . . . (\*)

\* أما الجاحظ فإنه يقرر ذات الحقيقة، عندما يقول: إن «التوحيد» في الألوهية، وَهُو اللّهِ يعنى الإيان بخيلق هذا الكون، لا ينقى وجنود الأسبباب الفاعلة في الأشهياء الطبائع) . . . قد يكون تصور هذا الأمر صعبًا على غير أهله لكنه حق عكن التصور! ٥ . . والمصيب هو الدّى يجمع تحقيق التوحيد وإعطاء الطبائع حقها في الأعبال . . ومن زعم أن التوحيد لا يصلح إلا بإبطال حقائق الطبائع فقد حمل

<sup>(</sup>١) أبيو جابب الغزالي (تهافت الفلاسفة) ص ٦٨٠٦٧، طبعة القلفرة سنة ١٩٠٣م

<sup>(</sup>٢) أبو الوليد بن رشند (تهافك النهافت) ص ١٢٤. طَبُغة القاهرة ١٩١٣م.

عنجزه على الكلام في التوحيد، وكذلك إذا زعم أن الطبائع لا تصلح إذا قرنها بالتوحيد، ومن قال هذا فقد حمل عجزه على الكلام في الطبائع، وإنما بيأس منك الملحد إذا لم يَدْعُك التوفر على التوحيد إلى بخس حقوق الطبائع، لأن من رقع أعمالها رفع أعيانها، وإذا كانت الأعيان هي الدالة على الله، فرقعت الدليل، فقد أبطلت المدلول عليه . هرايا.

## \* \* \*

إذن لا خنلاف في الإسلام، ولا في حقيقة موقف الإنسلاميين على وجود الأمبياب والعلل الحاكمة لهذا الكون. في الجلق . ابتداء . وفي المسيرة تازيخًا . وفي المصير انتهاء . . فقط بضبط الإسلام هذه القضية عندما يؤكد أن هذه الأسباب، هي الأخرى، مخلوقة لذات الجالق الواحد . خلقها ، وأودعها وأعطاها قدرة الفعل . لأنه خالق كل شيء . الأسباب والمسببات . فهذا العالم للخلوق، تحكمة السبن والقوانين والأسباب، المخلوقة هي أيضاً للخالق المواحد، مبيحانه وتعالى .

#### 教 会 会

وإذا يَانَ هذا هو صوقف الإسلام من الوجود الموضوعي للعالم، ومن وجود الأسباب الفاعلة في الطبيعة والإنسان والمجتمعات، من منطلق أن كل ذلك العالم والإنسان والمجتمعات، والأسباب، المركبة فيها مخلوق للخالق الواجد، سبحانه وتعالى؛ فإن هذا الموقف الإنسلامي هو التعبير وقي هذه القضيئة عن وسطية الإسلام.

ذلك أن النظرة المادية لقضية السببية، إذ تسلم بالوجود الموضوعي للعالم، ويقعل الأسباب المركبة في الطبيعة وظواهرها وقواها، فإنها أي النظرة المادية - تنكز حلق الله لهذه الأسباب، تبعاً لإنكارها خلقه للعالم والإنسان والمجتمعات. فالوجود ذاتي، والأسباب المادية - بلا خالق والا خلق عند المادين ،

<sup>(</sup>١) الجاحظ (كتاب الخيوان): ج٢ ص ١٣٠٤ - ١٣٥٠ . تخفيق الأستاذ عبد السنلام هارون طبعة القاهرة::

وعلى النقيض من هذه النزعة المادية، نرى الغنوصية الباطنية، كما تتجلى في التصوف الفلسفى وبالشحديد لدى القائلين بوحدة الوجود، أو قصر الوجود الحقيقي على الله وحده في أصحاب هذه النزعة تبعاً لإنكارهم أى وجود حقيقي لما سنوى الله ينكرون وجود سببية أو أسباب في العالم أو الإنسان أو المجتمعات.

وينحن إذا تتبعثا سمات بُظرتهم إلى العالم والإنسان، في ضوء علاقتها بالله؛ مبحانه، سنجه الموقف المفضى إلى نفي البرجود ـ مطلقًا ـ أو الوجود الحقيقي ـ ومن ثم السبية والأسباب وفعلها ـ عن ما سوى الله . . .

أَــقهم لا يعتلبُون بالعمل\_كسبب فاعل ومشمر ــ بل يعرِ ضورٌ عنه . . وإذا مارسوه ، فإنهم لا يرون علاقة الضرورة بيته وبين ما يشمر من مسبّات .

ب. وهم جبيريون، ينفون وجود الإرادة الإنسانية، وعلى حد فنول النُّمَّري (٢٥٤ هـ - ٩٦٥م)، فيان «... المباليك - (أي فاقدى الحرية والإرادة) ـ في الجنة، والأحران ـ (فوى الإرادة) ـ في الجنة، والأحران ـ (فوى الإرادة) ـ في المنار، . . ١٤١ (١١).

جــ وينكرون الوجود الحقيقي لما سنوي الله، فينرى فريق منهم أن وجود ما سوى الله لا يعدو وجود الظل والوهم . . بينما يراه أخرون عدما خالصاً!

د ولذلك فهم لا يعتبدون بملي الأغيار ..ومنها الأسباب، ولا ينقون فيها ، فهي وهم أوعدم محض! . .

و ـ ويعتبرون السلامة همة ، لا علاقة لها بالعمل والتكسب والأسباب ، وحتى العمادات.. إذا مارسوها ـ فإنهم يتكرون أن يكون لهيا ـ فني السلامة والنجاة ـ فعل الأسباب للمسببات ،

زْ ـ وكذلك المعارف ، يرونها هنة لا علاقة لها بالأكتساب والأسباب،

 <sup>(</sup>۱) النفري (المواقف والمخاطبات) ـ موقف الحجاب تحقيق أرثر أربري، تقديم د. عبد القادر مجمود.
 طبخة القاهرة منة ۱۹۸۵م.

ح . ويصرحون بنفى السببية . أى العُبَّة . ، وانعدام تأثيرها فى الارتقاء إلى الغاية . مقام «الوقفة» (١) . . . ويعبارة النُّفَرى : «وقال لى . (أى الله ، سبحانه وتعالى ) . . كل أحد له عُدَّة ، إلا الواقف ، وكل ذى عُدَّة مهزوم . . ٩ (٢) .

#### \* \* \*

هكذا نفتقد الموقف الإسلامي الحقيقي من قضية السببية (ذا نحن افتقدنا منهاج الوسطية الإسلامية، فعندتذ غيل الكفة إما إلى «النزعة المادية»، التي لا ترى غير الأسباب المركبة في الماذة والطبيعة فاعلاً، وإما إلى «النزعة الغنوصية - الباطنية»، التي تنفى الوجود الموضوعي - بما في ذلك وجود الأسباب - عن ما سوى الله.

وبين هذين الموقفين تقف الوسطية الجامعة، ليس بمعزل عنهما، بل لتجنع وتؤلف بين الصدق في كل من موقفيهما، على النحو الذي قدمناه، وذلك عندما تسلم بالوجود الموضوعي للعالم والإنسان والمجتمعات، وبالوجود الموضوعي للأسباب الفاعلة، مع الإيمان بأن خالق جميع ذلك هو الله، سيحانه وتعالى.

وفى خدام هذا الحديث جدير بنا أن ننبه على أن المسلم، الذي يؤمن بحكم إسلامه بسنن الله في الكون عالمه وإنسانه ومجتمعاته وهو يميز بين السن الخارقة للعادة وبين السن الجارية العليه أن يدرك اليوم، بعد حتام النبوة

<sup>(1)</sup> الوقلة بعن أوقى مقام يبلغه للتصوف على طريق الخلاص والفناء في الله. .. وفيه يفتي عن ما سوى الله.

<sup>(</sup>٢) للصدر السابق\_ موقف "الوقفة".

<sup>(</sup>٣) المصدر البيابق\_موقف الوقفة (.

والرسالة، وانطواء أعلامها وسنتها الخارقة، عدا المعجزة الخالدة المتمثلة في القرآن الكريم، على هذا المسلم أن يعلم أن ضالته المنشودة وميدان اهتمامه الأكبر إنما هو اكتشاف السنن الجارية، وابتلاكها أسلحة لتغيير النفس والواقع الذي يعيش فيه، وهي مهمة لا ينتقص منها، بل ولا ينافسها، بل يحض عليها هذا المعجز الخارق: القرآن الكريم،

\* \* \*

# سبل الوعى والعرقة

لقد عرفت مناهج الفكر الإنساني وتياراته مذاهب متحددة في سبل وأدوات ومنافذ الوعى الإنساني، وتحصيل الإنسان للمعارف، وحيازته وامتلاكة حقائق العلوم والتصورات الذهنية عن الأشياء.

ومن أبرز هذه المناهج منهج أصحاب النزعة الباطنية الخالصة. . ومنهج اصحاب «النزعة المادية» الخالصة .

به قالنزعة الباطنية .. في تحصيل الوعى والمعارف ، منهج قديم ، عرفه تاريخ الفكر الشرقى القديم قدت غنوان «الغنزصية» Gnosticism . . وهو منهج لا يعتمد على الحواس ، ولا على العقل الذي هو قوة مؤسسة على الحواس .. سبيلاً للوعى والمعرفة . . وهو كذلك لا يعتمد على النقل والسمعيات سبيلاً في هذا الميذان ، وإنما يسلك السبيل الباطني ، سبيل «العرفان» والوياضة الروحية والمجاهدة الذاتية سبيلاً «للعرفان» ، الذي يرى فيه ـ كذلك ـ خلاص الإنسان (١).

وهذه «الغنوصية» الباطنية، قد مثلت في الفكر الشرقي القديم: «تغريب» تلك الحقية من حقب ذلك التاريخ؛ لأنها كانت «توليفة» من «الهاينية» الإغريقية التي هيمنت على الشرق بعد انتصار الإسكندر الأكبر (٣٥٦ـ٣٢٣ ق. م) على الدولة الفارسية القديمة (٣٣٣ ق. م) وقيام الإمبراطوريات الإغريقية والرومانية التي احتوت أقطار الشرق حتى فتوحات الإسلام.

كانت «الغيرصية» «توليفة» من «الهلينية» الإغريقية، ومن مذاهب الفرس

 <sup>(</sup>١) المعرفة في اصطلاح الصوفية : • حال تحدث عن شهود ، والعارف؛ • من أشهد والله ذاته وصفاته وأسساء وأفعاله ، انظر القشائي الضطلاحات الصوفية • تحقيق: د. محمد كمال جعفر ، طبعة الفاهرة بمنة ١٩٨١م .

وديانتهم كالمزدكية والمانوية .. وبمن الديانة الشعبية الإسرائيلية القدعة ـ (القبالية) ـ القائمة على الإغراق في الرموز الخفية وأسرار الأعداد والحروف .

ولقد مثلت هذه النزعة «الباطنية - الغنوصية - العرقانية» - في الحياة الفكرية للشرق القديم الخطر الذي غبش نقاء توجيد المسيحية الأولى . ثم خاض المعارك ضد التوحيد الإسلامي ، فاكتسب لنفسه في محيط الإسلام مواطئ الأقدام التي تمثلت في المذاهب الباطنية والإمامية والتصوف الإسلامي والفلسفي ، وخاصة ما تمثل منه في مذهب وحدة الوجود . . . إلخ . ، إلخ .

تلك هي النزعة الباطنية في سبل الوعي والمعرفة، التي إن نجحت في الكشف عن بعض أسرار الروح - برأى قوم - إلا أنها تغرق أصحابها في بحار هذه الأسرار، قلا يكتشفون شيئًا آخر غيرها من عوالم الوعي والمعارف والعلوم. كما أنها حبحكم شروطها وما يلزمها من مجاهدات نفسية ورياضات روحية - لا تصلح إلا لخاصة الخاصة ـ وكتجارب ذائية، غير قابلة للموضوعية وللتعميم، على حين تتوجه الشرائع والرسالات السماوية إلى الأم والعامة والكافة والجمهور.

\* والنزعة الثانية هي «النزعة المادية» في تحصيل الوعي والمعارف . . وهي على النقيض هن النزعة الباطنية ، لا تعتمد على غير الجواس سبلاً للوعني والمعرفة . . فما لا تدركه الحواس بنظرها معدوم ، وما لا يعقله العقل وهو قوة مؤسسة على الحواس محال أن يُكون موضوعاً للعلم والمعرفة الموضوعية . .

ولهذه النزعة المادية مبي الأخرى .. جذورها وأنسابها اليونانية القديمة ، مثلت في الفكر اليوناني سوالأنساق الفكرية التي تأثرت به أو خضعت لهيمنته منهج التيار المادي في الفلسفة اليونانية منذ «ديمو قريطس الأبديري» Democritus of Abdera (حوالي ١٠٤٠- ٣٧ ق. م) وحتى امتداداته عند الفلاسفة الماذيين في عصر النهضة الأوروبية . . . . فهي ، إذن كالغنوصية - الباطنية - قد مثلت في الشرق رافاياً من روافد المتغرب» . . إن قديمًا ، أو في العصر الخديث!

وهذه النزعة المادية في سبل الوعى والمعرفة، بسبب من قصورها؛ لاقتضارها على الحواس وحدها، قيد تنجج ـ وهي بالفعل قيد نجيحت ـ في الوعى بما هو في متناول الحواس من موضوعات عالم الشهادة، ولكنها عجزت ـ ومن ثم أنكرت ـ ٨٠٠ عن إدراك ما عجزت عن وعيه وإدراكه هذه الجواس، لقد وعت الظواهر المادية في عالم الشهادة، وعجزت عن وعي كل ما يتعلق بعالم الغيب، بل وكل ما لا تستقل الحواس بإدراكه من موضوعات وأحكام عالم الشهادة، وإذا وقف سبيل الوعي بصاحبه عند ما هو ظاهر من الحياة الدنيا، فلقد يكفى ذلك نظرياً أو ادعاء من لا يؤمن إلا بهذه الحياة الدنيا، لكنه، بالقطع، لن يلبى حاجة المؤمن بالدنيا والآخرة!..

هاتان هما النزعتان الأشهران، في سبل الوعي، بمناهج الفكر الإنساني خارج نطاق الإسلام.

#### \* \* \*

أما في المنظور الإسلامي وما يتعلق بسبل الوعى والمعرقة، في منهج الإسلام فإن تعدد وتنوع وشمول سبل الوعى والمعرفة أمر محتوم، تقتضيه شمولية الإسلام وشموله كل ميادين المعرفة وجميع عوالم الحياة، الأولى منها والأخرة، الظاهر منها والباطن ، الواقع منها والمثال ، المادي منها والمعنوى ، الدنيوى منها والديني ، العقلي منها والتقلي ، الإلهى منها والبشري ، فبسبب من اشتراط «الإيان الإسلامي» إيمان المؤمن بكل هذه العوالم وميادينها ، كان لا بدللمنهج الإملامي من أن يحشد للوعي والمعرفة كل السبل والأدوات التي تحقق وتضمن هذا الإسلامي من أن يحشد للوعي والمعرفة كل السبل والأدوات التي تحقق وتضمن هذا الشمول ، فلا يقف بها عند «النزعة الباطنية» وحدها ، ولا عند «النزعة المادية» وحدها ، فلا يقبع في هذا الميدان . لفت وستحيلاً على المنهج الإسلامي من أذا أراد تحقيق غاياته - أن يقبع في «كهف المغنوسية الباطنية أو يكتفي «بشمرات الحواس المادية» .

وانطلاقًا من هذه الحقيقة، ولتحقيق هذه الغايات. . وجدمًا المنهج الإسلامي:

أ يستنفر العقل المسلم كن يُعمل في تحصيل الوعى والمعرفة سيل وأدوات: «النظر»... و«التسدير»... و«التسعيلة».. و«البسينة».. و«البسينة».. والبسرهان».. و«الجدل»... إلخ، إلى آخر هذه الآذوات التي استنفرها ووظفها، لا في العرفان الباطني وحده، ولا لمعرفة المادة فحسب. وإنما لفقه الواقع المبليوي، والوحي الإلهى، والنفس الإنسانية، أي للوعى بالذات، والمحيط، والمبدأ، والمسيرة، والمصير جميعاً.

وهو قد حمث على ذلك، فجعله فريضة إلهية، وواجبًا شرعيًا، وتكليفًا دينيًا، ولم ينجعله مجود \*حق\* من \*حقوق؛ الإنسان، يجوز له التنازل عنه دون أن يأثم ــ إذا هو آزاد! . .

وفي أكثر من ثمانين آية قرآنية نتلو، في الحض على النظرا، شواهد من مثل: ﴿ فَلْبَنظُرِ الإنسانُ مَمْ خُلِقَ ﴾ (الطارق: ٥)، ﴿ أَوْلَمْ يَنظُرُوا فِي مَلْكُوت السّمُوات وَالأَرْضِ فَينظُرُوا فِي مَلْكُوت السّمُوات وَالأَرْضِ فَينظُرُوا فِي مَلْكُوت السّمُوات اللّه عاقبة الدّين من قبلهم ﴾ (الأعراف: ١٨٥).. ﴿ أَفَلَمْ ينظُرُوا إِلَى السّماء فوقهم كيف بنياها وزيناها .. ﴾ (ق: ١).. ﴿ أَفَلَا ينظُرُون إلى الإبل كيف خُلَقَت ﴾ (الغاشية: ١٧).. ﴿ فَانظُرُ إِلَى الأبل كيف خُلَقَت ﴾ (الغاشية: ١٧).. ﴿ فَانظُرُ إِلَى آثار رحمت الله كَيْف يحيى الأرض بعد موتها ﴾ (الروم: ٥٠).

وفي آيات أخرى نطالع الحث على اللندير ا فنتلو : ﴿ أَفَلَا يَتَدَبُرُونَ الْفُرَآنَ أَمْ عَلَىٰ فَلُوبَ أَفْلَا يَتَدَبُرُونَ الْفُرَآنَ أَمْ عَلَىٰ فَلُوبِ أَفْقَالُهَا ﴾ (محمد : ٢٤) . . ﴿ أَفَلَمْ يَدُبُرُوا الْفُولَ أَمْ جَاءِهُم مَّا لَمْ يَأْتَ آيَاءِهُمُ الْأُولِينَ ﴾ (المؤسنون : ٦٨) . . ﴿ كَتَابُ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارِكٌ لَيَدُبُرُوا آيَاتِهُ وَلَيَتَذَكُو أُولُوا الْأَلِينَ ﴾ (المؤسنون : ٦٨) . . ﴿ كَتَابُ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارِكٌ لَيَدُبُرُوا آيَاتِهُ وَلَيَتَذَكُو أُولُوا الْأَلِيابِ ﴾ (ص: ٢٩) . . .

وتنتشر في سور القرآن الآيات التي تخض على التعقل، والتي تستنفر العقل أذاة للوعى والمعرفة، حتى لقد صار شوط التكليف ومناطه، ولب جوهر (استانية الإنسان. . ﴿ إِنَّ فِي خَلْق السَّهُ وَاتْ وَالْأَرْضُ وَاحْتَلَافُ اللّٰيٰ وَالنَّهُ ارْ وَالْفُلْكُ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبُحُر بِمَا يَفْعُ النَّاسُ وَمَا أَنْوَلَ اللّٰهُ مِنَ السَّمَاء مِن مَاء فَأَحَيا بِهِ الأَرْضُ بِعَد مَوْتِها وَبِثُ فِيهَا مِن كُلُ دَابَة وتَصَريف الرَياح والسَّحَابِ المُستخر بِينَ السَّمَاء والأَرْضُ لِيَاتَ لَقُومُ يَعْقَلُونَ ﴾ (البقرة: ١٦٤) . . وغير هذه الآية، من مثلها، تسع وأربعون أية يأتى قيها هذا المصطلح بلفظه.

وقى «المجادلة». بمعنى المناظرة \_ يبحض القرآن الكريم على إحسانها والإحسان فيها مع الخصوم : ﴿ وجادلُهُم بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ ﴾ (التحل: ١٢٥). . ﴿ ولا تُجادلُوا أَهْلَ الْكَتَابِ إِلاَّ بِالْتِي هِي أَحْسَنُ ﴾ (العنكبوت: ٤٦). . ويطلب أن تكون المجادلة وَالْمُنَاظِرَةَ \*بِالبِينِدَةَ ﴿ لِيَسْهِلُكُ مَنْ هَلُكُ عَنْ بَيَنَةَ وَيَنَخْسِيَىٰ مَنْ حَيَّ عَنْ بَيَنَة (الأَنْفَالَ : ٤٢) . . و «البر مَانَ» ﴿ قُلُ هَاتُوا بُرْهَانَكُم ۗ ﴾ (البقرة: ١١١، الأنبياء: ٤٤، النامل : ٢٤).

والمنهج الإسلامي يحض على إعمال واستعمال سبل الوعي هذه؛ لأنه يراها ملكات وظافات إنسانية، فإعمالها هو من كمال القطرة، وتعطيلها آفة من الآفايت العارضة والمعوقة لعمل هذه الطافات والملكات، بل إن في إعمالها الشكر للمنعم بها، سبحانه وتعالى، وفي تعطيلها جحود نعمتها، وميدان عملها شامل لفقه العقليات المحسوسة، ولفقه السمعيات الشرعية، التي تتلقاها بالتعيد وإسلام الوجه لله سبحانه على حد سواء.

## \* \* \*

ب ولما كان الإيمان الإسلامي هو: تصديق بالقلب ببلغ مرثبة اليقين في أصول العقيدة والشريعة فلقد كان طبيعيا ألا يقف المنهج الإسلامي، بالوعي والمعرفة، دون هذا اليقين، فهو يعيب على الذين يقفون عند «الظن»: ﴿ إِنْ يَبْعُونُ إِلاَ الظَنّ وَإِنْ الظّنَ لا يُغْنِي مِن الْحق شَيئًا ﴾ (النجم: ٢٨)، ويتهي عن الاعتماد، في القول أؤ في الأغشاد، على مسافون «العلم»: ﴿ وَلا تَقْفُ مَا لَيْسِ لَكَ به علم. . . ﴾ في الاعساد، على مسافون «التسحيص» و النبين» : ﴿ وَالا تَقْفُ مَا لَيْسِ لَكَ به علم. . . ﴾ فاسق بنا في الإسراء: ٢٠٠١) . ويحض على «التسحيص» و النبين» : ﴿ . . إن جاءكم فاسق بنا فَتَبْنُوا . . ﴾ (الخجرات : ٢٠).

وطهيعى في منهج لأيرضى من الوعي والمعرفة بما دون اليقين، أن يضع في حسبانه أن مسيرة الساعي إلى موتية اليقين قد تعترضها، في بعض مراحلها، الوساوس والشكوك والشبهات. وطبيعى كذلك لمن لا مندوحة له عن بلوغه مرتبة اليقين ألا تدعوه هذه الوساوس والشكوك والشبهات إلى النكوص على الأعقاب. وبن منا رأينا المنهج الإسلامي لا يؤثم النفس إذا عرضت لها هذه العوارض، وإنما هو يسعى في صفاعة الفكر والى تحويلها إلى المختبوات والامتحانات لتصبيح جزء من عملية التفكير ومرحلة من مراحل المسيرة المستهدفة سوتية البقين. فإذا عرضت لأهل النظر والتدبير والمتحقل عوارض من جنس الوساوس والشكوك والشبهات، فإننا نجد المنهج الإسلامي ينفرد من بين مناهج النظر الدينية عندما يحول بالمنهج والمساعة النظر الدينية عندما يحول المنهج والمساعة النظر الدينية عندما يحول المنهج والمساعة النظر الدينية عندما يحول من المنهج والمساعة النظر الدينية عندما يحول من المنهج والمساعة النظر الدينية عندما يحول من المنه التهر

توضع على محك التجربة والاختبار \_ يحوّل هذه الوساوس والشكوك والشبهات إلى لبنات في الصرح يطّلع بواسطته الناظر على اليقين! .

إنه لا يُنَفّر الناظرين من «الشك» إذا هو عرض ووقع. . ولا يؤتم أهل الصناعة النظرة إذا اقتحمت عقولهم الوساوس والشبهات وهي تجبوس خلال التدبر والتفكر . . ولكنه يدعوهم في حنو - إلى إخراج هذه الشكوك من دائرة العبث»، حتى يكون الشك اشكا منه جياه يمثل مرحلة في البحث والنظر تُختَبَر فيها «الفروض» - التي قد تبدأ في صورة «الوساوس» والشكوك» - وتُمحَض فيها الظنون» والاحتمالات، وصولاً إلى اليقين، وتلك لعمرى شهادة لهذا المنهج بالتفرد في هذا الباب؛ بل شهادة منه على أنه قد جاء شاهداً على بلوغ الإنسائية مرحلة يشدها فيرشادها، التي استحقت فيها بجدارة - أن يكون هذا هو منهجها في النظر، وتلك هي سبلها في الوعي وتحصيل المعارف والعلوم، فبمثل هذا المنهج يتأسس الإيمان على الميقين، وإليه يسلك المؤمن السبل الكافلة تحصيل هذا البقين، وأبي مسيرته هذه توظف حتى الوساوس والشكوك والشبهات في اختبار الفروض وابتحان الاحتمالات دعماً لهذا اليقين، وتنمية للركائز المعرفية التي تزيد الثقة به وابتحان الاحتمالات دعماً لهذا اليقين، وتنمية للركائز المعرفية التي تزيد الثقة به وابتحان الاحتمالات دعماً لهذا اليقين، وتنمية للركائز المعرفية التي تزيد الثقة به المجهول الطلاقا من المعلوم، ولو كان ذلك عير الظنون والوساوس والشبهات والشبهات والشبكوك!

إنه منهج الطور الذي تبسرت فيه إمكانية العصمة اللامة، التي لا تجتمع على ضلال بعد أن كان تكليفها، بالمناهج الأخرى، في المراحل السابقة: أن تؤمن بما يلقى إلى قلبها دون نظر أو إعمال عقل الأنها الخراف ضالة، لا يليق بها سوى أن تُساق!...

وفي ضوء هذه الحقيقة من حقائق المنهج الإسلامي نكتشف آفاق المعاني التي تضمنتها آيات قرآنية . . وأحاديث نبوية . . وكلمات وآراء ومواقف اهتدى أصحابها بهذا الهدى في تراثنا القديم . .

نكتشف أفاق معانى ودلالات تلك المناجاة التي حكاها القرآن الكويم من إبراهيم الخليل عليه السلام لربه سبحانه وتعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبُّ أَرْنِي كَيْفَ تُحْبِي

الْمُواتَىٰ قَالَ أُولَمُ تُؤْمِن قَالَ بَلَىٰ وَلَكِن لِيَطْمَلَنَ قَلْبِي قَالَ فَخُذَ أَرْبِعَةً مَن الطّير فَصُرهَن إلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلُ عَلَىٰ كُلِّ جَبل مُنهُنُ جُزْءا ثُمُّ ادْعُهُنَّ يَأْتِينَك سَعْبًا وَاعْلَمُ أَنْ الله عزيز حكيمٌ ﴾ (البقرة: ٢٦٠). . ونكتشف، كذلك، أفاق معانى الحديث، النبوى الشريف، البدي، صلى الله عليه الشريف، البني، صلى الله عليه وسلم، فسألوه:

ــ إِنَّا تَجِدُ فِي أَنْفِسِنا مَا يَتَعَاظُمُ أَحَدُنَا أَنْ يَتَكِلُّم بِهِ إ

قال: وقد وجدتموه؟

قَالُوا: نعم!

قال: ذلك صريح الإيمان.. ذلك محض الإيمان.. و(١٠).

فهذا النفر من الصحابة الذين عرضت لهم وساوس وشكوك استعظموا الكلام بها، وتزهوا السنتهم عن حملها في حضرة الرسول، صلى الله عليه وسلم، نجد الرسول يقود "نظرهم" على النحو الذي يوظف هذا العارض في سبيل استلاك اليقين: صريح الإيمان، محض الإيمان!...

ولذلك، فنحن لا نتعجب وإن أعجبنا من بلوغ هذا الموقف الإسلامي، عند الجاحظ، الحد الذي تحدث فيه عن هذا النشك المنهجي العقباره علماً من العلوم الإسلامية، فطلب من العلماء القصد إليه والسعى لتعلمه، باعتباره طريقاً من طرق اليقين، ولقد توجه الجاحظ يحديثه هذا إلى من سأله في هذه القضية، فقال: اليقين، ولقد توجه الجاحظ يحديثه هذا إلى من سأله في هذه القضية، فقال: «... فاعرف مواضع الشك، وحالاتها الموجبة له، لتعرف بها مواضع اليقين والحالات الموجبة له، وتعملُم الشك، في ذلك والحالات الموجبة له، وتعملُم الشك، في ذلك عائم يحتى كان قبله شك، ... فلم يكن في ذلك حتى كان قبله شك، ... والعوام أقل شكوكا من الخواص؛ الأنهم الا يتوقفون في المسعديق والتكذيب، والعوام أقل شكوكا من الخواص؛ الأنهم الا يتوقفون في التصديق والتكذيب، والا يرتابون بأنفسهم، فليس عندهم إلا الإقدام على التصديق المجرد، أو على التكذيب المجرد، وألغوا الحالة الثالثة من حال الشك،

<sup>(</sup>١) رواه مسلم والأمام أحمد.

التى تشتمل على طبقات الشك، وذلك على قدر سوء بأسباب ذلك، وعلى قدر الأغلب، . . . \*(١) . .

وأيضاً، فإننا نفهم، في ضوء هذا السياق، معنى الخلاف بين الذين قالوا بلسان الإصام المتكلم أبو على الجسائى (٢٣٥ ـ ٤٠٣ هـ ، ١٩٨٩ م): إن الواجب الأول على الإنسان هو النظر \*. . وبين الذين قالوا بلسان الإمام المتكلم أبو هاشم الجسائى (٢٣٧ ـ ٢٣١ هـ ، ٨٦١ م): "إن الواجب الأول على الإنسان هو الحسائى (٢٣٧ ـ ٢٣١ هـ ، ٨٦١ م): "إن الواجب الأول على الإنسان هو الشك ١٤٠٤ . فع الإنسان هو الشك ١٤٠٤ . فع الإسلام ، الشك السنتكرة . ، فالجامع لهما هو إطار سبل الوعى والمعرفة في منهج الإسلام ، ا

ج-لكن . . . لما كانت جميع سبل الوعى هذه ، هى أذوات إنسانية يمتلكها ويستخدمها الإنسان ، قلقل تحددت لها في المنهج الإسلامي الآفاق التي رسمتها مكانة هذا الإنسان في هذا الوجود . ، مكانة الخليفة ، الذي كان العلم وتعلمه الأسماء كلها الهية الإلهية الأولى ، التي بها فضله ربه على الملائكة ، والمؤهل الذي من أجله جعله في الأرض خليفة فهو قد كان . ، وسيظل . . ويجب أن يعى الإنسان دائماً وأبدا . . أن علمه ورعيه ومعارفه ، هو علم الخليفة ووعى الخليفة ومعارف هو علم الخليفة ووعى الخليفة ومعارف الخليفة وعى الخليفة والكلي المائي والمناز والنسبي العندما تقارن وتقاس بالعلم «المطلق والكلي» الذي ينفرد ويتغرد به المولى ، سبحانه وتعالى ، فكل وسائل الوعي وجميع سبل المعرفة لم ولن تتجاوز بالإنسان هذه الحدود ﴿ وَفُولُ كُلُ ذَي علم عليم ﴾ (يوسف: ٢٦) . . ﴿ وَمَا أُوتِيتُم مَن العلم إلا قليلا ﴾ (الإسراء: ٥٨) ، ﴿ قُلُ عَلَيْ كَانَ البَّحْرُ مَدَاذًا لْكَلِمات ربّي لَنفد البحر فيل أن تنفد كلمات ربّي ولو جننا بمثله مددا ﴾ (الكهف: ٢١) . .

وبهذا المنهج كان العلم في الإنسلام سبيلاً لتنمية مخافة الله وخشيته وتقواه، وليس كما في مناهج أخرى ببسيلاً ظن سالكوه ومالكوه أنهم بامتلاكه إنما يتقضون الألوهية، حتى لقد صاحوا: لقد مات الله! .. تعالى الله وتنزه عبما به يصيحون!

<sup>(</sup>١) الجاحظ (كتاب الحيوان) ج1 ص٣٩\_٢ .

قالمنهج الذي استنفر العقل والنظر والتدبر، والذي جعل التفكر فريضة شرعية، هو الدي علم الإنسان أن نظاق علمه محدود بنطاق مكانته في الكون مكانة الخليفة ووظيفته هي إعمال وتأذية رسالة الاستخلاف، ولذلك كانت خشية علماء هذا المنهج من الله هي خشية المدرك لنسبية أدوات الخليفة وحصيلته بالقياس إلى الكلى والمطلق واللانهائي الذي تنفره وتنفره به ذات الله: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنْ الله أَنْزِلُ من السَماء ماء فَأَخْرِجنا به ثمرات مُخْتلفا ألوائها ومن الجبال جدد بيض وحمر مُختلف الوائها وغرابيب سُود (٢٠) ومن الناس والدواب والأنعام مُختلف ألوائه كذلك إنما يخشى الله من عباده العلماء إن الله عزيز غفور ﴿ (فاطر: ٢٨٠ ٢٨) . . . ﴿ شهد الله يخشى الله من عباده العلماء أن الله عزيز غفور ﴾ (فاطر: ٢٨٠ ٢٨) . . . ﴿ شهد الله الله إله إلا هو والملائكة وأولوا العلم قائما بالقسط لا إله إلا هو العزيز المحكيم ﴾ (فاطر: ٢٨٠ ٢٨) . . . ﴿

دـولأن المنهج الإبسلامي هو الإطار الكافل والمتكافل بالإجبابة عن تبساؤلات الإنسان :

من أين بدأ هذا الكون؟ . . . و بمن كان البده؟ . . و ما هى المسيرة؟ و ما هى المكمة منها؟ وإلى أين المصير؟ . . وعلى أى نحو هو؟؟ . . لشمول هذا المنهج كل هذه العوالم وميادينها، كان عالم الغيب فيما يتعلق بالمبدأ وبالمصير - وكان اليوم الأنجر - بما فيه من حساب وجزاء - هى الأنجرى قضايا عليه أن ينظم كيفية وسبل وعي الإنسان يتصورها، قندر الطاقة والإمكان، إنه المنهج الذي لم يقف عند الحواض وحدها، كسبل للوعى والمعرفة؛ لأنه لم يستهندف فقط الوعى بعالم الشهاذة، والوقوف عند علم ما هو ظاهر من الحياة الدنيا، ولذلك تجاورت في هذا المنهج سبل الملاحظة والتبحريب والاستقراء والقياس، لوعى ظواهر وحقائق ومعارف عالم الشهادة، مع سبل السمعيات النقلية»، يفقه المقل منها ما يستطيع ويطيق أن يفقمه المنها ما يستطيع عقله منها، مع السعن الدائم والماثب لتنفية ملكات عقله لما لم يعقله منها، ومع إسلام الوجه لله، تعبدًا في كل والماثب لتنفية ملكات عقله لما لم يعقله منها، ومع إسلام الوجه لله، تعبدًا في كل الأحوال، فحيث استأثر الله بعلم «الكنه والحقيقية»، لا سبيل إلى بلوغ الإنسان هو تبدأ اليقين بواسطة الحواس ومنها حاسة العقل ولا بد من «السمعيات» لوعى مرتبة اليقين بواسطة الحواس ومنها حاسة العقل ولا بد من «السمعيات» لوعى

الإنسان بما وراء عالم الشهادة من مغيبات لم يشهدها شهود، وكما تجاور قيها «المعقول» و«المستوع» تجاور في ميادينها عا هو موضوع اللاجتهاد»، وما هي أصول لا رأى فيها ولا اجتهاد، وإنما تتلقاها ابالتقليد الذي انفوض» فيه، ونسلم الوجه لله. . فاليقين بالألوهية مصدر هذه المبادئ وقيام الحجة بصدق الرسول المبلغ، هما باب \*اليقين التفويضي» وإذا جاز التعبير وفي هذه الأصول والمبادئ.

ولا يحسبن أحد أن الخلاف بين الإسلاميين قد شمل هذا الموقف، فها هو ابن رشد وقى رده على الغزالى \_ يقف هذا الموقف، غندما يقول: \* . . يجب على كل إنسان أن يسلم مبادئ الشريعة، وأن يقلد فيها . . . فإن جُحدها والمناظرة فيها مبطلان لوجود الإنسان، ولذلك وجب قتل الزنادقة، فالذي يجب أن يقال فيها: إن مباديها هي أمور إلهية تفوق العقول الإنسانية، فلا بد أن يعترف بها، صع جهل أسبابها، ولذلك لا تجد أحداً من القدماء تكلم في المعجزات مع انتشارها وظهورها في العالم \_ لأنها مبادئ تثبيت الشرائع، والشرائع مبادئ الفضائل، ولا قيما يقال بعد الموت، فإذا نشأ الإنسان على القضائل الشرعية كان فاضلا بإطلاق، فيما يقال بعد الموت، فإذا نشأ الإنسان على القضائل الشرعية كان فاضلاً بإطلاق، فإن تمادى به الزمان والسعادة إلى أن يكون من العلماء الراسخين في العلم، فعرض له تأويل في مبدأ من مبادئها، فيجب عليه ألا يصر جريذلك التأويل، وأن يقول فيه كما قال تعالى: ﴿ وَالرّاسِحُونَ فِي الْعلْمِ يَهُولُونَ آمِنًا بِه ﴾ (آل عمران: ٧). هذه حدود الشرائع وحدود العلماء . . \*(١).

فعالم الغيب، والمبادئ التي لا يستقل العقل والحواس بإدراكها، ليست خارج عُطاق موضوعات سبل الوعى والمعرفة في المنهج الإسلامي، لكن سبيلها في هذا المنهج حدو السمعيات، لانها ليست من عالم الشهادة، المسور وعيه بسيل الحواس ... ﴿ عَالَمُ الْغَيْبِ فَلا يَظْهُرُ عَلَىٰ غَيْبِه أَحَدًا (نَ ) إلا من ارتضى من رسول في أَنْهُ يسلك من بين يديه ومن خلف مرصدا ﴾ ارتضى من رسول في أشهدتُهُم خلق السموات والأرض ولا خلق أنفسهم وما كُنتُ مُتَّخذ المطلق عطمًا ﴾ (الكهف: ٥١).

﴿ قُل لُو أَنَّ عَندي ما تستعجلون به لقضي الأَمْرُ بيني وبينكُمْ واللَّهُ أَعْلَمُ بالظَّالِمِينَ

<sup>(</sup>١) ابن رشد (تهافت التهافت) ص ١٣٥ ، ١٣٥ .

وعندة مفاتح الفيب لا يعلمها إلا هو ويعلم ما في البر والبحر وما تسقط من ورقة إلا يعلمها ولا حبة في ظلمات الأرض ولا رطب ولا يابس إلا في كشاب مبين ﴾ (الأنعام: ٥٥ ، ٥٥).

نعم. . . لقد تجاورت في هذا المنهج ، وسبله في الوعي ، حقيقة : الثقة في الغقل الإنساني ، على النحو الذي لم يسببق له مشيل في مناهج ما تقدم ومن تقدم من الرسالات والرسل ، مع حقيقة رفض "الغرور العقلاني " إذا هو تصور القدرة على عقل كل شيء وأي شيء ، وإذا هو تصور أنه هو سبيل الوعي الوحيد ، وفي ضوء هذه الخصيصة من خصائص هذا المنهج نعى المعنى والدلالة لموقف عمر بن الخطاب رضى الله عنه وكلمانه ، عتدما طاف بالكعبة ، وتقدم لاستلام الحجر الأسود تقييلا ، . فلقد فكر . . فتوقف . . ثم عاد فتقدم ليقيم الشعيرة النبوية بتقبيل الحجر الأسود ، مخاطبًا إياه بالكلمات اللبالة التي يقول فيها : "والله! إنى أعلم أتك حجر ، لا تضر ولا تنفع ، ولولا أنى رأيت رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، يُقبَّلك ما فَبَلَتك؟ ! . . » :

لقد أعمل عقله حتى بلغ بإعماله وعمله نهاية آفاقه كجاسة من الحواس المخلوقة، ثم أدرك أنه بإزاء شعيرة مما يتلقاه المسلم بالسمع والتفويض وإسلام الوجه لله ؛ فقال كلماته الجامعة لسبيلي الوعي كليهما . . . فسبيل العقل بقطع بأن الحجر لا يضر ولا يتفع، أما تعظيم الخجر الأسود؛ فعلّته وحكمته خارج هذا النطاق الذي تحكم فيه العقول.

والذين يخفلون عن هذه الحقيقة، فلا يسلمون إلا بما تدركه الحواس في العالم المساهد والمحسوس، لن يتعدى علمهم علم أولئك الذين عناهم القرآن الكريم عندما قال: ﴿ وعد الله لا يخلفُ الله وعده ولكن أكثر الناس لا يعلمون (أ) يعلمون ظاهرا من الحياة الدنيا وهم عن الآخرة هم غافلون ﴾ (الروم ٢٠٠٢).

لكننا عنطن المنهج الإسلامي مندعوون إلى أن تميزيين امنطق عمر بن الخطاب إزاء القبيل الحجر الأسودا ومنطق القدماء الفلاسفة الفلاسفة اللذي حكاه ابن رشد إزاء المبادئ الشريعة، فهؤلاء الفلاسفة القدماء قد سلموا، تقليدا، بمبادئ الشريعة، دون عقلها، لا لأنها في رأيهم حق وصدق، وإغا لأن قيامها وإقامتها

ومراعاتها فيه تحقيق المصلحة ، هي الحفظ الوجود الإنساني وفي نفيها والتكذيب بها البطلان لوجود الإنسان ، على حين كان تسليم عمر بن الخطاب التحييل الحجر الأسود ، دون عقله لهذه الشعيوة ، متخذا صبورة التفويض » في أمر جزئي لقيامه على الأصل المعقول . . . فلقد عقل الألوهية الواحدة ، التي هي محور التدين وجوهرة ، وعقل صدق الرسالة ، التي هي منصدر البلاغ بالوحي القرآني ، والسنة المبينة له ، فكان عقله لهذه الأصول المعقولة : الجذو الذي غدت الشعيرة غير المعقولة \_ تقبيل الحجر الأسود \_ ثمرة من ثمراته ، افالتقويض الهنا غير مقطوع الصلات "بالمعقول » . . . بل إنه مؤسس عليه ، ونابع منه ، ومتفرع عنه . . . إنه التفويض : المعقول » . . . بل إنه مؤسس عليه ، ونابع منه ، ومتفرع عنه . . . إنه التفويض : المعقول » . . . بل إنه مؤسس عليه ، ونابع منه ، ومتفرع عنه . . . إنه التفويض : المعقول » . . . بل إنه مؤسس عليه ، ونابع منه ، ومتفرع عنه . . . إنه التفويض : المعقول » ؟ !

فموقف عمر - كموقف العقل المبلم - على العكس من موقف الفلاسغة القدماء - إنما ينطلق من حقيقة أن المعجزات، مثلاً، هي الخارقة للعادة وليست القدماء الما ينطلق من حقيقة أن المعجزات، مثلاً، هي الخارقة للعادة وليست الخالق المعقل والمعقول الأن القرآن أولاً يقيم الدليل العقلي على وجود الله القادر الخالق لكل المخلوقات . . . فالحادث لا بدله من مُحدث غير حادث، ونظام الكون يقتضى خالقًا عالمًا مدبرًا حكيمًا . . . إلخ . . . إلخ . . . وإقامة الدليل العقلي على وجود الخالق لم هو اعادي ، يقتضى جواز وإمكان خرق هذا الخالق في صورة المعجز التالي الإعاني العقلي الإعاني ، فالمعجز ، إذن ، من المنطلق الإعاني ، معقول ، والتفويض فيه تفويض بما اقتضاه ويقتضيه العقل عندما عقل الأصل الذي أثمره واقتضاه . . أصل : الإله القادر على كل شيء . . .

فمنهج الإسلام، الذي أنطق عمر مقالته، هو المنهج الذي لا يذهب به «الغرور»

العقلائي الله الحد الذي يتكر فيه ما لا يستقل العقل بإدراكه وإدراك كنه حقائقه ، المنهج الذي يؤمن بها هو أكثر من عالم الشهادة ، المنهج الذي لا يقف بسبل الوعى عند الحواس - والعقل واحد منها - ب . . المنهج الذي يعقل النقل ا ، في غدو فيه تصديق النقل ا برهانا اعقلياً ا ! .

تلك هي حقيقة منهج الإسلام في هذا المقام . . .

华 磅 块

ولهذه الحقيقة من حقائق المنهج الإسلامي، كان تجاور «النقل» مع «العقل» في سبله للوعى وتحصيل المعرفة، وهذا التجاور ليس تجاور السكون والانفصال بين سبيلين يستقلان في الوظائف والموضوعات وميادين الإعمال، وإغاهم تجاور الزمالة والمؤاحاة والانتلاف والتأزر والتسائد والاجتماع، على النحو الذي جعل منهما بالوسطية الجامعة - سبيلا واحدا، يجمع ويؤلف ما يكن ويجب جمعه من خصائصهما، الأمر الذي جعل العقلانية الإسلامية: متدينة، والنقل الإسلامي: عقلانية الإسلامية عقلانية الإسلامية .

لقد تفرد المنهج الإسلامي بهذا الإنجاز؛ لأن العقلائية فيه لم تكن ثمرة مفودة لإبداع يشرى منبت الصلة بالنقل الديني والوحى الإلهى، فهى لم تنشأ في مناخ لا نقل فيه ولا وحى، كما كان الحال مع عقلائية البونان القدماء.. ولا في مناخ أفرزها لتنقض اللاهوت الديني، كنما هو الحال مع النهضة الغربية الحديثة، وإغا كانت عقلائية إسلامية دعا إليها النقل الإسلامي القرآن والسنة لتكون سبيلا لفقه النقل وتعميق الإيمان به وازدياد الوعي عراميه، ورد متشابهاته إلى المحكمات، وتمييز قطعي الدلالة في آياته من ظنيها.. فلم تكن في النشأة معزولة عن هذا النقل ولا نقيضًا له أو بليلاً، ثم تبلورت وغت في الدفاع عن هذا النقل ضد النزعة «الغنوصية والباطنية» والنزعة "العقلائية والمادية»، ذواتي الأصول ضد النزعة «الغنوصية والشمرات الإلحادية».. حتى لقد أصبح ديوان عقلائيتا، الهلينية واليونائية واعلم المول الفقه».. وهما في المقدمة من علوم الإسلام.. فهي العقلائية الإسلامية مع الكتاب وهما في المقدمة من علوم الإسلام.. فهي العقلائية الإسلامية مع الكتاب والسنة والاستدلال»..

وكذلك جاء النقل الإسلامي، لا ليكون بديلاً للعقل، أو مغنيًا عنه، ومستغنيًا عن وظائفه. وإنما جاء هذا النقل لينعتمد العقل مناطا للتكليف به، والتصديق بحميته، والوعى بدلائل إعجازه، وليرتضيه حكمًا قيما لا بد فيه من التأويل أو التقسير . . بل إننا نستطيع أن نقول: إن هذا النقل الذي هو معجزة وسول الإسلام، عليه الصلاة والسلام - قد جاء المعجزة عقلية الميزت في عقلانيتها هذه، وتفردت بها، عن المعجزات المادية لرسالات الرسل السابقين . . ،

وإنها لذات مغزى، في هذا الباب، تلك الآيات القرآنية الكثيرة التي ألحت وتلج على أمة الدعوة المحمدية بحقيقة أن الإعجاز الجديد للرسول الخاتم ليس من جنس إعجاز المعجزات المادية \_ ذات الأثر الموقوت والتأثير «المدهش للعقل» \_ التي جاء بها الرسل البيابقون . . . قمعجزة الإسلام \_ مع خلودها \_ لم تأت التلهش العقل، فتذهب بقدراته وتشل ملكاته عن العمل العقلي، وإنما جاءت لتستنفر فيه هذه القدرات وتستغز فيه هذه الملكات والطاقات؛ لتتخذ منه المبلاح والحكم ومناط التكليف . . . وليكون \_ للنقل \_ المؤازر الذي عدنطاقه إلى ما هو أبعد من عالم البسطاء المقلدين . . .

هكذا تميزت العقلاتية الإسلامية، وبهذا تميز النقل الإسلامي، حتى لنستطيع أن نقول: إن عبارة العقلانية الإسلامية تعنى وتشمل النقل أيضًا، طالما أنها المسلامية أن عبارة النقل الإسلامية تعنى وتشمل العقل أيضًا، طالما عنينا به القرآن الكريم. . . وأن عبارة المعجزة الإسلامية شاملة بهذا المعتى للنقل والعقل كليهما.

و ولو نزلنا عليك كتابا في قرطاس فلمسوه بأيديهم لقال الذين كفروا إن هذا إلا مسحر مبين ﴿ وقَالُوا لُولا أُنزل عليه ملك ولو أُنزلنا ملكا لَقُصَى الأمسر شُمُ لا ينظرون ﴾ (الانسام: ٨٠٧)... ﴿ فَلَعلَك تَارِكَ بعض ما يُوحى إليك وضائق يه صدرك أن يقولُوا لُولا أُنزل عليه كنز أو جاء معه ملك إنما أنت نذير والله على كُل شيء وكيل ﴾ (مود: ١٢)... ﴿ ويقُولُ الذين كفرُوا لُولا أُنزل عليه آيةً مَن رَبّه إنما أنت مُنذر ولكل قوم هاد ﴾ (الرعد: ٧)... ﴿ وقالُوا ما لهذا الرسول يأكُلُ الطعام

وَيُمْشِي فِي الأسُواقِ لُولا أُنولِ إِلْيَهُ مَلْكُ فَيكُونَ مَعَهُ نَدَيراً (٣) او يَلْقَى إِلَيْهُ كَوْلُ او تَكُونُ لَهُ جَنَّةٌ يَأْكُلُ مِنْهَا وَقَالَ الظَّلُونَ إِن تَجْبَعُونَ إِلاَّ رَجَلاً جُسْحُوراً (٨) انظر كيف ضَرَبُوا الله الأَمْقَالِ فَصَلُوا فَلا يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلاً ﴾ (الفرقان: ٧-٩). . ﴿ وقال اللّذين عُنواً كَبِيراً وَإِن الْقَالِمُ اللّهُ المُمْتَكِيروا فِي أَنفُسِهُم وَعِنوا عُنواً كَبِيراً وَإِن الْمَلائكة لا يُشرى يَومَعَذُ لَلْمُجْرِمِينَ وِيقُولُونَ حَجُواً عُنواً كَبِيراً وَإِن الْمَلائكة لا يُشرى يَومَعَذُ لَلْمُجْرِمِينَ وِيقُولُونَ حَجُواً مُحَوِّرا ﴾ (الفرقان ٢٢، ٢٢) . ﴿ وقالُوا لَولا أُنولُ عَلَيْهِ آيَاتٌ مِن رُبِهِ قُلُ إِنْما الْآيَاتُ عَند الله وَإِنّما أَنَا نَذِيرٌ مُبِينَ ﴾ (العنكبوت: ٥٠) . . . ﴿ وقالُوا لَن تُؤْمِن لك حَتَى تُفْجُولُ الله وَإِنّما أَنَا نَذِيرٌ مُبِينَ ﴾ (العنكبوت: ٥٠) . . . ﴿ وقالُوا لَن تُؤْمِن لك حَتَى تُفْجُولُ الله وَإِنّما أَنَا نَذِيرٌ مُبِينَ ﴾ (العنكبوت: ٥٠) . . . ﴿ وقالُوا لَن تُؤْمِن لك حَتَى تُفْجُولُ الله وَإِنّما أَنَا نَذِيرٌ مُبِينَ ﴾ (العنكبوت: ٥٠) . . . ﴿ وقالُوا لَن تُؤْمِن لك حَتَى تُفْجُولُ الله وَإِنّما أَنَا نَذِيرٌ مُبِينَ ﴾ (العنكبوت: ٥٠) . . . ﴿ وقالُوا لَن تُؤْمِن لك حَتَى تُفْجُولُ الله وَإِنّما أَنَا نَذِيرٌ مُبِينَ ﴾ (العنكبوت: ٥٠) . . . ﴿ وقالُوا لَن تُؤْمِن الله وَالله الله وَالله الله وَلَيْ الله وَلَوْلَ الله وَلَمْ الله وَالله الله وَلَوْلُ الله وَلَمْ الله وَعِنْ الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَالله وَلَوْلُولُ الله وَلَالله وَلَالله وَلَا الله وَلَا الله وَلَوْلُ الله وَلَالله وَلَالله وَلَوْلُ الله وَلَوْلُ الله وَلَالله وَلَالله وَلَوْلُ الله وَلَا الله وَلَوْلُ الله وَلَالله وَلَالله وَلَالله وَلَالله وَلَا الله وَلَمْ الله وَلَالله وَلَالله وَلَالله وَلَالله وَلَالله وَلَالله وَلَوْلُ الله وَلَوْلُولُولُ الله وَلَالله وَلَالله وَلَالله وَلَوْلُولُ وَلَالله وَلَالله وَلَالله وَلَوْلُولُولُولُولُولُولُ وَلَالله وَلَالله وَلَالله وَلَالله وَلَالله وَلَالله وَلَالله وَلَالله وَلَالله وَلِلْ الله وَلَاله وَلَالله وَلَالله وَلَا الله وَلَاله وَلَالله وَلَالله وَلَالله وَلَاله وَلَالهُ ول

لقيد أخوا في طلب الآيات المعجزات المادية، التي الدهش العقل و تذهبه وتوقف فعاليته، لأنهم كانوا على درب آبائهم وأغهم السابقة يسيرون. ولكن الإسلام لم يستجب لطلبهم هذا؛ لأنه كنان إيذانا بطور جنديد من أطوار ارتفاء الإنسانية، بلغت فيه سن الرشاد. ، وصدق الله ورسوله: ﴿ قُلْ سُبحان ربي هل كُنتُ إِلاَ بشرا رسولا ﴾ ؟! (الإسراء: ٩٣). ، ﴿ قُلْ إِنّها أنا بشر مثلكم يُوحى إلى أنّها إلهكم إله واحد . ﴾ (الكهف: ١١١) . . إنه بشر مثلهم في البشرية ، كما كان الرسل الذين سبقوه . . يوحى إليه بمعجزة الإسلام الجامعة للنقل والعقل العقل عميمياً . . والمالكة لهذا السبب صلاحيات الخلود . . .

\* \* \*

ولأن للنهج الإسلامي كما أشرنا قد امتدت أفاقه وشملت مسئولياته ميادين عالم الغيب الذي تستحيل على لغة الوضع البشري لغة إنسان عالم الشهادة عدم الدنيوى .. التعبير الدقيق والوافى عن كنه حقائقه .. كان إفساح هذا المنهج المكان .. في الغة حديثة عن عالم الغيب هذا .. «للتمثيل»، القابل للتفسير (١٠) والتأويل . .

فالتأويل، في المنهج الإسلامي، سبيل من سبل وعى الإنسان المسلم ومعرفته بصور عالم الغيب التي جاءت بها السنعيات، واستحالت قدرة اللغة الدتيوية المحدودة على تبيان كنه حقيقتها...

إن التأويل في (التعريفات) للشريف الجرجاني (٧٤٠ مـ ١٣٤٠ هـ ١٣٤٠ مـ ١٣٤٠ المختمل (١٤١٠ م. ١٣٤٠ م. ١٣٤٠ م. ١٤١٣ م. المختمل الذي يراه مواقعة ابالكتاب والسنة، صفل قوله تعالى: ﴿ يُحْرِجُ الْعَيْ مَن الْمَسِتَ ﴾ (الروم: ١٩١) إن أراد به: إخراج الطير من البيضة كان (تفسيرا)، وإن أراد: إخراج المؤمن من الكافر أو العالم من الجاهل كان (تأويلاً) . . . ».

أما عند ابن رشند، الفهو إخراج دلالة اللفظ من الدلالة الحقيقية إلى الدلالة المجازية، من غير أن يخل بعادة لسان العرب في التجوز، من تسمية الشيء بشبيهه أو بسبيه أو لاحقه أو مقارنه، أو غير ذلك من الأشياء التي عددت في تعريف أصناف الكلام للجازي (٢) . . . ٩ .

ولمقد وردت الإشارة إلى «التأويل» في السنة النبوية، بجديث الصحابي جابر. ابن عبد الله، في سياق كلامه عن رسول الله، صلى الله عليه وسلم، عندما قال: \*... ورسول الله بين أظهرنا، وعليه ينزل القرآن، وهو يعرف تأويله (٣)...: \*..

وإذا تمان علماء الإسلام ومفكروه، من كل المذاهب والتيارات الفكرية، قد اختلفت مواقفهم من الإكتار أو الإقلال في التأويل، فلقد اجتمعوا على اللجوء إليه سبيلا إلى وعلى وتصور ما لا يفصح ظاهر اللفظ عن كنهه وحقيقته، وخاصة إذا كان ذلك في أمر من أمود عالم الغيب.

ولفد وجدنا الإمام الغيزالي ـ في كتابه الصغيبر (فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة) ـ وهو من كتب اللنهج الفي تراثنا ـ وجدناه بقيدم في التيأويل نظرية

 <sup>(1)</sup> التفسير دفي الأصل : هو الكشف والإظهار . وفي الشرع : توضيح معنى الآية القرائية وشانها
وقصتها والسبب الذي نولت فيه ، وذلك بالفظ بدل عليه دلالة ظاهرة . أي دون عدول عن الدلالة
الظاهرة بالتاريل ...

<sup>(</sup>٢ُ) ابن رشد (فصل المقال) ص٣٠٦. تحقيق: در محمد عمارة. طبعة الفاهرة سبنة ١٩٨٣م.

<sup>(</sup>٣) رُولُه النسخي وأَبُو داود وابْن هاجه والدارمي .

يتحدث فيها عن "مراتب الوجود".. وجودما أخبر صاحب الشرعة بوجوده من المغيبات، ويرى أن لهذا الوجود خمس مراتب، وأن التضديق بالوجود، على أى مرتبة من هذه المراتب الخمس، كاف في إخراج صاحبه من كفر التكذيب.. ولقد خلص الغزالي بنظريته هذه في مراتب الوجود لأمور عالم الغيب التي جاءتنا بها السمعيات، خلص إلى أن هذه النظرية كفيلة بإبراء فرق الإسلام من داء «التكفير» الذي ابتلى به الجميع أ.. فبالتصديق بعوالم الغيب، على أى مرتبة من مراتب الوجود الخمس هذه، يحصل ويتحصل المملم الوعى والمعرفة والتصور لما في هذا العالم الغيبي من أمور عجزت اللغة عن تقديمها بألفاظ «الحقيقة» فصاغت معانبها في صور «المجاز» – «التأويل».

وإذا كنا نحيل على نص الغزالي \_ لطوله \_ فإننا نقتطف منه فقرات تمثل أقكاره الرئيسية في نظريته عن (التأويل . . . ومراتب الوجود) . . يقول، في معرض معالجته قضية التصديق والتكفيب لما ورد في السمعيات عن المغيبات :

«... الكفر: هو تكذيب الرسول، صلى الله عليه وسلم، في شيء هما جاء به، والإيمان: تصديقه في جميع ما جاء به، وكل فرقة تكفّر مخالفها وتنسبه إلى تكذيب الرسول، صلى الله عليه وسلم، فالحنبلي يكفّر الأشعري، زاعمًا أنه كذب الرسول في إثبات الفوق لله تعالى، وفي الاستواء على العرش. والاسعري يكفّره، زاعمًا أنه مستبه، وكنذب الرسول في أنه ﴿ ليس كمتله شيءً ﴾ (الشوري: ١١)، والاشعرى يكفّر المعتزلي، زاعمًا أنه كذب الرسول في جواز رؤية الله تعالى، وفي إثبات العلم والقدرة والصفات له، والمعتزلي يكفّر الاشعرى، زاعمًا أن إثبات الصفة يكفّر الاشعرى، زاعمًا أن إثبات

ولا ينجيك من هذه الورطة إلا أن تعرف حد التكذيب والتصديق وحقيقتهما فيه ، فينكشف لك غلو هذه القرق وإسرافها في تكفير بعضها بعضا .

وحقيقة التصديق: الاعتراف بوجود ما أخبر الرسول، ضلى الله عليه وسلم، عن وجوده، إلا أن الوجود خمس مراتب، ولأجل الغفلة عنها لسبت كل فرقة مخالفها إلى التكذيب، فإن الوجود: ذاتي، وحسى، وخيالي، وعقلى، وشبهى، 17

فمن اعترف بوجود ما أخبر الرسول، عليه الضلاة والبسلام، عن وجوده بوجه من هذه الوجوه الخمسة فليس بمكذب على الإطلاق. . .

فلنشوح هذه الأصناف الخمسة، ولنذكر مثالها في التأويلات : ــ

أما الوجود الذاتي: فهو الوجود الحقيقي، الثابت خارج الحس والعقل، ولكن يأخذ الحس والعقل، ولكن يأخذ الحس والعقل عنه صورة، فيسمى أخذه إدراكا، وهذا كوجود السماوات والأرض والحيوان والنبات، وهو ظاهر، بل هو المعروف الذي لا يعرف الأكثرون للوجود معنى سواه، وهو لا يحتاج إلى مثال، وهو الذي يجوى على الظاهر، ولا يتأول.

وأما الوجود الحسى: فهر ما يتمثل في القوة البناصرة من العين مما لأ وجود له خارج العين، فيكون موجوداً في الحس، ويختص به الحاس، ولا يشاركه غيره، وذلك كما يشاهد النائم، بل كما يشاهد المريض المتيقظ، إذ قد تتمثل له صورة ولا وجود لها خارج حسه حتى يشاهدها كما يشاهد سائر الموجودات الحارجة عن حسه . . . (ومثل): قول الرسول، ضلى الله عليه وسلم: «يوتى بالموت يوم القيامة في صورة كبش أملح فيذبح بين الجنة والناره (أ)، قإن من قام عنده البرهان على أن الموت عرض، أو عدم عرض، وأن قلب العرض جسماً مستحيل غير مقدور، يُنزل الحبر على أن أهل القيامة بشاهدون ذلك ويعتقدون أنه الموت، ويكون ذلك موجوداً الخبر على أن أهل القيامة بشاهدون ذلك ويعتقدون أنه الموت، ويكون ذلك موجوداً في حسهم، لا في الخارج، ويكون سبباً لحصول البقين بالباس عن الموت؛ إذ المذبوح ميتوس منه . ومن لم يقم عنده هذا البرهان فعساه يعتقد أن نفس الموت ينقلب كبشاً في ذاته ويذبح . . .

أما الوجود الخيالي: فهو صور هذه المحسوسات إذا غابت عن حسك، فإنك تقدر أن تخترع في خيالك صورة فيل وفرس وإن كنت مغمضاً عينيك حتى كأنك تشاهده وهو موجود بكمال صورته في لاماغك لا في الخارج. . . ومثاله قوله، صلى الله عليه وسلم: «كأني أنظر إلى يونس بن بني، عليه عباتان قطوانيتان، يلبى وتجيبه الجبال، والله تعالى يقول له: لبيك يا يونس (٢)، والظاهر أن هذا إنباء عن

<sup>(</sup>١) رواه البحاري وصلح الرمذي والدارمي والإمام أحمد.

<sup>(</sup>۲) رواه این ماجه،

عُثيل الصورة في خياله، إذ كان وجود هذه الحالة سابقًا على وجود رسول الله، صلى الله عليه وسلم، وقد انعدم ذلك، فلم يكن موجودًا في الحال. ولا يبعد أن يقال أيضًا : تَمَثَّلَ هذا في حسه حتى صار يشاهده كما يشاهد النائم الصورة، ولكن قوله : كأنى أنظر، يُشعرُ بأنه لم يكن حقيقة النظر، والغرض : التقهيم بالمثال، لا عين هذه الصورة. . .

أما الموجود العقلى: فهو أن يكون للشيء روح وحقيقة ومعنى، فيتلفى العقل مجرد معناه دون أن يثبت صورته في خيال أو حس خارج، كاليد مثلاً، فإن لها صورة محسوسة، ومتخيلة، ولها معنى هو حقيقتها، وهي القدرة على البطش، والمقدرة على البطش هي الميد العقلية، وللقلم صورة، ولكن حقيقته: ما تنقش به العلوم، وهذا يتلقاه العقل من غير أن يكون مقروناً بصورة قصب وخشب وغير ذلك من الصور الخيالية والحسية . . ، ومثل قوله، صلى الله عليه وسلم: "إن الله تعالى، خند طيئة أدم بيده أربعين صباحًا" (١٠) . . . فقد أثبت لله تعالى بدا . ومن قام عنده البرهان على استحالة يد لله تعالى هي جارحة محسوسة أو متخيلة فإنه يثبت لله تعالى يدا روح اليد ومعناها ما به يبطش ويفعل ويعطى ويجتع . . .

وأما الوجود الشبهي: فهو ألا يكون نفس الشيء موجودًا، لا بصورته ولا بحقيقته، لا في الخارج ولا في الحس ولا في الخيال ولا في العقل، ولكن يكون الموجود شيئًا آخر يشبهه في خاصة من خواصه وصقة من صفاته. . ومثاله: الغضب والشوق والفرح والصبر، وغير ذلك عا ورد في حق الله، تعالى، قإن الغضب مثلاً حقيقته: أنه غليان دم القلب لإرادة التشفى، وهذا لا يتفك عن نقصان وألم، فمن قام عنده البرهان على استحالة ثبوت نقس الغضب لله تعالى ثبوتًا ذائبًا وحسبًا وخياليًا وعقليًا نزلة على ثبوت صقة أخرى يصدر منها ما يصدر من الغضب، كإرادة العقاب، والإرادة لا تناسب الغضب في حقيقة ذاته ولكن في صفة من الصفات تقارئها وأثر من الآثار يصدر عنها، هو الإيلام.

<sup>(</sup>١) ابن سعد (الطبقات الكبوي) ج ١ . ق١ ، ص٦٠ . طبعة دار التجرير . القاهرة .

فهذه مراتب وجود الأشياء، وهذه درجات التأويلات...

واعلم أن كل من نَزَّلَ قبولا من أقبوال صاحب الشرعة على درجة من هذه الدرجات فهو من المصدقين، وإنما التكذيب: أن ينفى جميع هذه المعانى، ويزعم أن ما قاله لا معنى له، وإنما هو كذب محض، وغرضه فيما قاله التلبيس أو مصلحة الدنيا، وذلك هو الكفر المحض والزندقة، ولا يلزم كفر المتأولين ما داموا يلازمون قانون التأويل. . . وكيف يلزم الكفر بالتأويل، وما من قريق من أهل الإستلام إلا وهو مضطر إليه؟! . . . والما المسلام المعلم وهو مضطر إليه؟! . . . والما المسلام المعلم المهابية المسلم المعلم المهابية المسلم المهابية المسلم المهابية والمسلم المهابية والمهابية المسلم المهابية والمهابية المسلم المهابية المسلم المهابية والمهابية المسلم المهابية والمهابية المهابية والمهابية والمهاب

تلك فقرات من الصفحات التي عقدها الإمام الغزالي لنظرية (التأويل ومراتب الوجود)، والتي مثلت وهو غوضع اتفاق من جمهون المتكلمين بالتأويل سبيل المنهج الإسلامي لموعى ومعرفة ما جاء بالسمعيات الشرعية عن عالم الغيب، فكانت الإضافة التي يسرت للمنهج الإسلامي، في سبل الموعى والمعرفة، أن يكون له هذا العصوم . . في النظر ، والتدبر . . والتفكر . . والبينة . والبرهان . وبالملاحظة . . والتجريب . والاستقراء . والقياس . . وبالتمثيل . والتأويل ، وتعدد مراتب الموجود الذاتي، والحسى، والخيالي ، والعقلي ، والشبهي تصبح مبل الوعى والمعرفة : عدسة لامة وجامعة ، غند بالمنهج الإسلامي في المعرفة إلى كل ميادين عالمي الشهادة والغيب جميعًا ، على تفاوت في سبل الوعى يحدده الثفاوت في موضوعه والعالم الذي يقوم فيه . . .

مِقِي أَنْ نَقُولَ ــ فِي ضَيِطَ السَّبِلِ التَّأُويِلِ الكَواحِدِ مِنْ سَبِلِ الوَّعِي والمُعرِفَةِ في منهج الإسلام ــ:

\*إن هذا التأويل إنما ترد الحاجة إليه في وعي بعض الأوصاف لبعض الجزئيات في المغيبات. . وليس في أصول الشريعة ومباديها، لأن الإيمان بهذه الأصول إنما هو ثمرة للتصديق بالألوهية وبالنبوة، وهو تصيديق نكتسبه على النجو الذي جاء في النقل المعقول، وبالاستنباط من كتاب الكون والصنعة والمصنوع برهانًا على البوجؤد غير مادي، مفارق للكون، خلقه ويرعاه. .

<sup>(</sup>١) الغزالي (فيصل النفرقة بين الإسلام والزندقة) ص٤ـ٩ طبعة القاهرة سنة ٧٠٩م.

\* وأن هذا التأويل إنما ترد الحاجة إليه فيما لا يستقل العقل بإدراك كنهه، لا ليبلغ بنا إدراك الكنة والحقيقة المرادة. . وإنما مبلغ الغاية منه هو تحقيق تصور ما لدى المتأول عن الأمر المتأول، وذلك بدليل اختلاف التأويلات للمتأول الواحد؛ فهو تيسير لتصور الموجودات التي أخبر عنها الوحى في عالم الغيب، والتي يعجز العقل وحده عن إدراك كنهها، وتعجز اللغة ـ كوعاه ـ عن احتواه الحقيقة الكاملة لمضمونها. . .

ذلك هو مبلغ الغاية من التأويل كمبيل من سبل الوعي في متهج الإسلام.

\* \* \*

إن المنهج الإسلامي ـ قى سيل الوعى والمعرفة \_ وبصدد اعتماد «النقل» و «العقل» معا، كعمادين للعقلانية الإسلامية \_ إنما يرفض النظرف تطرف النظرة الآحادية ، التي تتنكب طريق الوسطية . . سبواء أكان تظرفها انحيازاً إلى «عرفان» الغنوصية الباطنية ، ضيد برهان العقل والدلالة الحقيقية للنقل . . أو كان تطرفها انجيازاً إلى العقل ، كحاسة ، ووقوفاً عند عالم الشهادة وما هو مدرك بالحواس وحدها .

وفي هذا المقام، قد يكون مفيداً أن نشير إلى أن اعتماد المتصوفة ـ بن أهل العرفان، على التجربة الروحية والمجاهدة الذاتية سبيلاً لتجاوز وضع المكلف بالشريعة ـ المؤسسة على النقل والعقل ـ هو منهج ضار ومرفوض، لا لأنه باطل أو محال بإظلاق، فهو حق عكن بالنسبة لأخاد معدودين من البشر ـ قد لا تختص بهم شريعة بعينها عن غيرها من الشرائع ـ وإنما الرفض لهذا المنهج العرفائي وطريقه نابع من كونه غير قابل للموضوعية، وغير صالح للتعميم، فلا يصلح أن يكون طريق الأمة وقوام الحضارة، فنحن لا نجرم أصحابه، وإنما نجرم الدعوة إلى اعتماده طريق تدين الأمة، ومذهب عقيدتها.

وذات الموقف ينطبق على نهج نقر من أعلام تيار العقلانية في فكرنا الإسلامي، أولئك الذين قالوا بإمكان قيام «شريعة عقلية» يصل إليها الناس بالعقل وحده، دونما حاجة إلى الوحى والسمعيات، فإدراك العقل الإنسائي لحُبن الحسن وقيج القبيح، ومن ثم تعارفه، بالعقل، على «شريعة عقلية»، ليس خطأ ولا محالا في ذاته؛ قمن العقلاء عبر التاريخ من وصل، بالعقل، في حقب القشرة - التي خلت فيها

مجتمعاتهم من الرسل والرسالات والشرائع السماوية ـ إلى شرائع عقلية ، جددت حلالاً وحرامًا في العبادات والمعاملات ، بل إن رسول الله ، محمد بن عبد الله ، صلى الله عليه وسلم ، قد تعبد وتحنث ، وأدرك الحسن قمارسه والقبيح فاجتنبه ، قبل البعثة وبدء الوحي وذلك بالتأمل الذي بلور لديه الشريعة عقلية ا قبل أن يأتيه الوحى بنبأ السماء . . .

فالرفض ليس لإمكان وجبود الشريعة العقلية، وليس إلكاراً لمنافعها، وإلمًا الرفض لها إذا هي أريد لها أن تكون بديلاً للشريعة الموحى بها، ذلك لأن "الشؤيعة العقلية" مثلها كمثل التجربة الصوفية الذاتية، هي ضافقة ومفيدة لأهلها الأقربين الذين يجارسونها وهم آحاد بعدودون من البشر سبينما الشريعة السماوية الموحى بها هي السبيل لتحقيق الهذاية لعموم بني الإنسان، وهم الذين تناط يهم مهسة تقيق وسالة الإنسان في الخلافة عن الله . فالرفض للشريعة العقلية هو رفض للقول بتفردها والفرادها وغنائها - دون الشريعة السمعية وعنها - بالصلاح كي تكون شريعة الأمة، الضابطة لحياتها، والمحققة لسعادتها ونجاتها. : إن أصحاب «الشريعة العقلية» مثلهم كمثل أصحاب «التجربة الصوفية» هم أشبه ما يكونون ب «بركة العالم» و«ملحه»، من المقبول والمفيد وجودهم بالقبدر الذي هم عليه. أما اتخاذ العالم» وهملحه، في الأمة وطريق الجمهور، ففضلاً عن استحالته - بسبب إفساده عقائد الأمة، وإقضائه إلى تعجيزها عن الوفاء بمتطلباته بتكليفها ما لا تطيق - فهو أشبه ما يكون بإطعام الأمة «الملح الخالص»، دون سواها . .

\* \* \*

إن تعدد وتنوع العوالم في التصور الإسلامي، قد حتم ويحتم تعدد وتنوع سبل الوعي والمعرفة في منهاج الإنسلام. .

وإن العقلانية الإسلامية ، كما أنها السبيل لوعى حقائق هذه العوالم ، فهى السبيل لتأسيس العلوم الإسلامية ، التي تزيد الوعى لدى المسلم بحقائق عالمي الغيب والشهادة دائمًا وأبدًا .

وإذا كان أثر العقلانية الإسلامية في نشأة وبنية «علم الكلام الإسلامي» ـ فلسفة هذه الأمة ـ واضحا لا يحتاج إلى بيان، فإن أثر هذه العقلانية في نشأة وينية العلم ٧٧ أصول الفقعة أمر بين وأكبيد، ورحم الله مؤسس هذا العلم، الإسام الشافعي، محمد بن إدريس (١٥٠ - ٢٠٤هـ ، ٧٦٧ - ٢٨م) فهو القائل لتلاميذه ومريديه: «كل ما قلته لكم، ولم تشهد عليه عقولكم، أو تقبله، أو قراه حقًا، فلا تقبلوه؛ قإن المقل مضطر إلى قبول الحقاء (١).

فعالاقة العقل المسلم المؤمن بالنقل المعقبول علاقة هذا العقل بالحق علاقة التلازم، فهو، دائمًا وأبدًا، استشطر إلى قبول الحق"، الذي هو الثمرة والغابة من وراء سبل الوعى والمعرفة في منهج الإسلام.

لكل هذه الحقائق التي سبقت إشارتنا إليها، في الحديث عن السبل الوعي والمعرفة في الحديث عن السبل الوعي والمعرفة في منهج الإسلام، كان شمول هذا المنهج اللمناهج الكافلة للإنسان سبل الوعي والمعرفة بمختلف العوالم وجميع ميادين هذه العوالم، لقد شملها في إطاره، وتجاورت في ساحته، فعلى حين وقفت الحضارة الغربية عند المنهج التجريبي والحسى، رأينا الحضارة الإسلامية تعتمد:

المنهج التجريبي: الذي يستخدم الحواس في إدراك ظواهر عالم الشهادة...
 بل لقد كان هذا المنهج واحداً من ثمرات إبداع الحضارة الإسلامية، وذلك قبل أن ينتقل ويتطور في أحضان الحضارة الغربية.

٢\_ والمنهج الاستنباطي: ذلك الذي يستنبط به الإنسنان من الجزئيات المادية
 معارف تقطع بضرورة وجود غير مادي مفارق للمادة.

٣\_ والمنهج التاريخي: الذي يستندل به الإنسان، بواسطة التواتر النقلي، على وجود ماذي تاريخي لم تشهيده حيواسه، ومع ذلك فإن هذه الحواس ببلغ في التصديق بوجوده مرتبة اليقين.

3\_والمنهج البسمعي: ذلك الذي يكون الوحى الإلهى ـ البلاغ القرآني ـ والسنة النهوية ـ البيان البيوي له \_ مصدر علومه ومعارفه ، فيهذا المنهج السمعي يدرك الإنسان المعارف المناحة عن عالم الغيب ، غير المادي ، والذي يستحيل إدراكه بالأدوات المادية للإدراك ، كما يدرك به المعارف التي تعين العقل على إدراك ، ما لا يستقل بإدراكه ، وتساعد الحواض على وعى ما لا تتفرد بوعيه .

<sup>(</sup>١) البيهني (مناقب الشافعي) جـ ١ هـ ١٨٦ تحقيق: السيد أحمد صفر . عطبعة القاهرة سنة ١٩٧١م.

وهو منهيج صادق الشمرات والنتائج والبراهين، وتسراته غير غريبة عن العقل والعقلانية؛ لأن مصدره ـ الألوهية ـ والرسالة ـ معقولان، بالمنهج الاستنباطي، وبالإعجاز المتحدي، كليهما! . .

هكذا تخفق ويتحقق تجاور وتزامل هذه المناهج في المذهبية الإسلامية ، بصدد سبل الرعى والمعرفة ، وهكذا حققت وتحقق هذه المذهبية الشمول ، ومن ثم التكامل والتوازن ، في معارف الإنسان وفي وعيه للذات ، وللمحيط ، وللهدم، وللمسيرة وللمصير .

\* \*

# الوسطية الإسلامية

- الوسطية الجامعة..
  - الفكر والمادة..
- الجبر والاختيار..
- اكتمال الدين وتجديده..
  - النص والاجتهاد..
    - الدين والدولة..
- الشوري البشرية والشريعة الإلهية..
  - الرجُّل والمرأة..
  - الفرد والطبقة والأمة..
- الوطنية والقومية والجامعة الإسلامية..

## الوسطية الجامعة

في الوسطية الإسلامية تتمثل السمة والقسمة التي تعد، بحق، أخص ما يختص به المتهج الاسلامي، عن مناهج اخرى لمذاهب وشرائع وفلسفات. ، بها الطبعت الحضارة الإسلامية في كل القيم والمثل والمعايير والأضول والمعالم والجزئيات. حتى لنستطيع أن نقول! إن هذه الوسطية، بالنسبة للمنهج الإسلامي وحضارته هي عدسته اللامة لأشعة ضوته، وزاوية رؤيته كمنهج، وزاوية الرؤية به أيضاً.

وهى قد بلغت وتبلغ هذا المقام لأنها، بنفيها الغلو الظالم والنطرف الباطل، إغا غنل الفطرة الإنسانية قبل أن تعرض لها وتعدو عليها عوارض وعاديات الآفات. تمثل الفطرة الإنسانية في بساطتها، وبداهتها، وعمقها، وصدق تعبيرها عن فطرة الله الذي فطر الناس عليها. وإنها صبغة الله، أراد، سبحانه وتعالى، لها أن تُكُون صبغة أمة الإسلام، وأخص خصوصيات منهج هذا الدين، فقال: ﴿وكذلك جعلناكم أُمّة وسطا لتكوفوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيدا ﴾ والبقرة (١٤٣١). إنها الحق، بين باطلين. والعدل بين ظلمين. والاعتدال بين تطرفين. والموقف العادل الجامع لأطراف الحق والعدل والاعتدال، الرافض للغلو أقراطا أو تفريطا. لأن الغلو، الذي يتنكب الوسطية، هو انحياز من الغلاة إلى أحد قطبي الظاهرة، ووقوف عند إحدى كفتي الميزان، يفتقر إلى توسط الوسطية الاسلامية الجامعة!

والوسطية الإسلامية الجامعة ، ليست ما يحسبه العامة ، من المتعلمين والمثقفين العدام الموقف الواضح والمحدد أمام المشكلات والقضايات المشكلة . . لأنها هي الموقف الأصعب ، الذي لا ينحاز الانحياز السهل إلى أحد القطبين وفقط . . فهي يريئة من المعانى "البيوقية" التي شاعت عن دلالات مصطلحها بين العوام .

وهي، كذلك، ليست «الوسطية الأرسطية»، كما يحسب كثير من المتقفين ودارسي الفلسفة الغربية وطلابها؛ لأن الوسطية الأرسطية، التي رأى بها أرسطو (دارسي الفلسفة الغربية وطلابها؛ لأن الوسطية الأرسطية، التي رأى بها أرسطو الأرسطي أشبه ما تكون، في توسطها، «بالنقطة الرياضية» التي تفصلها عن القطبين الرذيلتين مسافة متناوية، نضمن لها التوسط والوسطية، إنها نقطة رياضية، وموقف ساكن، وشيء آخر لا علاقة له بالقطبين اللذين تتوسطهما، وليست هكذا الوسطية في منهج الإسلام.

إنها، في التصور الإسلامي: موقف ثالث، حقّاً. وموقف جديد، حقّا. و ولكن توسطه بين النقيضين المتقابلين لا يعني أنه منبت الصلة بسمانهما وقسمانهما ومكوناتهما. إنه مخالف لهما، ليس في كل شيء، وإنما خلافه لهما متحصر في رفضه الانحصار والانغلاق على سمات كل قطب من الأقطاب وحدها دون غيرها. متحصر في رفضه الإبصار بعين واحدة، لا ترى إلا قطبًا واحدًا! . . منحصر في رفضه الانحياز المغالى، وغلو الانحياز! . ولذلك، فإنها، كموقف منحصر في رفضه الانحياز المغالى، وغلو الانحياز! . ولذلك، فإنها، كموقف ثالث، وجديد إنما يتمثل تميزها، وتتمثل جدتها في أنها تجمع وتؤلف ما يمكن جمعه وتاليفه حكسق غير متنافر ولا ملفق من السمات والقسمات والكونات الموجودة في القطبين النقيضين كليهما . وهي لذلك: وسطية «جامعة»، تتميز، في التصور الإسلامي، والمنهج الإسلامي عن تلك التي قال بها حكيم اليوتان.

إن «العدل» والوسطية هي العدل بين ظلمين ـ لا يعتدل ميزانه بتجاهل كفتيه ، والانفراه دونهما ، كما أنه لا يعتدل ميزانه بالانحياز إلى إحدى الكفتين . . وإغا يعتدل بالوسطية التي تجمع الحكم العادل من حقائق ووقائع وحجج وبينات الفريقين المختصمين ـ كفتى الميزان ـ . . ولهذا كان قول الرسول ، صلى الله عليه وسلم : «الوسط : العدل . جعلناكم أمة وسطا "(١) . . والعدل هنا ، وبهذا المعنى ، هو أبعد ما يكون عن «الاعتدال» ، عند يا يراد به الاستبسلام للواقع إذا كان جائزا ـ . بيل إن الوسط ـ العدل ـ في المفهوم الإسلامي ـ هو «الثورة» على «الاعتدال» ، بهذا المفهوم!

<sup>(</sup>١) برواه الإنام أحمد.

والكزم» وهو وسط اليس غريبًا تمامًا عن القطبين التقييضين: «الشِح»، و الإسراف، وإنما هو جمامع منهما سمسات ومكونات هذا الموقف الكرم ـ الجديد، إنه جامع اللتدبير» و اللبذل والعطاء». .

وكذلك "الشجاعة"، تجدها معايرة لكل من "الجين" و"التهور"، لا على النحو. التام في المعايرة، وإنما على التحو الذي رفض الانحياز لقطب واحد، فجمع منهما "الحذر" و"الإقدام"، ليكون المرقف الوسط الجديد.

وفي ضوء هذا المضمون الإسلامي لمصطلح "الوسطية" وهو المفسمون الذي ميزها بوصف! "الجامعة " نقراً كل الآيات القرآنية التي أشارت إلى هذه الخصيصة من خصائص المنهج الإسلامي والمدين الإسلامي وصفات الأمة الوسط . أمة الإسلام . ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قُوامًا ﴾ الإسلام . ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قُوامًا ﴾ (الفرقان: ٢٧) . ﴿ وَلا تَجْعَلُ يَدِكُ مَعْلُولَةً إِلَىٰ عُنْقَكَ وَلا تَبْسُطُها كُلُ البسط فتقعل (الإسراء: ٢٩) . ﴿ وَلا تَجْعَلُ يَدُكُ مَعْلُولَةً إِلَىٰ عُنْقَكَ وَلا تَبْسُطُها كُلُ البسط فتقعل ملوما محسُورا ﴾ (الإسواء: ٢٩) . ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ يكُمُ اليسر ولا يُرِيدُ بكُم العسر ﴾ (البقرة: ١٨٥) . أي الاعتدال، الرافض لغلو الإفراط والتفريط . فلا الرهبانية المسيحية والنُسُكُ الأعجمي، ولا الحيوانية الشهوانية والتحلل من التكاليف . .

وفي ضوء هذا المضمون نقرأ، أيضًا، أحاديث الرسول، صلى الله عليه وسلم الرابه هذا الدين مستسين، فسأو غلوا فسيسه برفق (1). به إن دين الله، عسز وجل يسره (٢) . . الإنكم أمة أريد بكم اليسر، وإن خير دينكم أيسره (٣). . اإن الله، عز وجل، لم يعثني معنفا، ولكن بعثني معلمنا ميسرا (ف) . . . الوعن عائشة وضى الله عنها: ما خُير وسول الله، صلى الله عليه وسلم، بين أمرين في الإسلام إلا

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أجمد.

 <sup>(</sup>٢) رواه البخاري والنسائي والإمام أحمد.

<sup>(</sup>٣) رواء الإمام أحمد.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم والإمام أحمد.

اختار أيسرهما ما لم يكن إثمًا، فإن كان إثمًا كان أبعد الناس منه . . . \*(١) . . فهذا الإثم الذي كان الرسول، صلى الله عليه وسلم، أبعد الناس عنه هو المرفوض من بسمات القطبين المتناقضين، لأنه الظلم والباطل والتطرف، المنحاز بعيدًا عن العدل والحق والبعد والاعتدال . . . وصدق رسول الله، ضلى الله عليه وسلم: \*إياكم والغلو في الدين \*(٢) .

هكذا تجد الوسطية الجامعة؛ هي صبغة الله. . وإرادته لأمة الإسلام . . والقطرة الإسلامية المطهرة من العوارض والآفات . . وعدسة رؤية المنهج الإسلامي لكل شيء، أصولاً كانت أو قروعًا . .

#### 班 祭 祭

وإذا نحن شئنا معرفة الامتياز العظيم الذي عَبّله اللوسطية الجامعة وتحققه للمنهج الإسلامي. والشمول الذي تبلغه تأثيراتها، عندما تُراعي، وتوضع في الممارسة والتطبيق، فإننا نستطيع ذلك عندما ندرك كيف مثلت هذه الوسطية، وعَثل، بالنسبة للحضارة الإسلامية، طوق النجاة من غزق وانشطارية وثنائية المتقابلات المتناقضة، على النحو الذي حدث في حضارات أخرى، وفي الحضارة الغربية على وجه التحديد. . .

فيهذه الوسطية الجامعة لم تعرف "الفكرية الإسلامية" عندما التزمت بها ـ ذلك التناقض الذي لم يجد له حلا ، بين: الروح والجسد . الدنيا والآخرة . الدين والدولة . الذات والموضوع . الفسرد والمجسوع . الفكر والواقع . المادية والمثالية ، المقاصد والوسائل . الثابت والمتغير ، القديم والجديد . العقل والنقل . الحق والقوة . الاجتهاد والتقليد ، الدين والعلم ، . إلى آخر النقل - الخق والقوة . الاجتهاد والتقليد ، الدين والعلم ، . إلى آخر النقليات والتقليد ، الدين والعلم ، . إلى آخر النقليات والتوسطية النقل النقسام الحاد والشهير في فليفة الحضارة الغربية إلى «ماذيين الجامعة" حدث الانقسام الحاد والشهير في فليفة الحضارة الغربية إلى «ماذيين الجامعة» - حدث الانقسام الحاد والشهير في فليفة الحضارة الغربية إلى «ماذيين المتنالين» وهمادية وهمادية وهمادية .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري وبسلم وأبو داود والامام مالك والإمام أحمد.

<sup>(</sup>۲) رواه النسائي واين هاجه والإمام أحمد.

لقد مثلت هذه «الوسطية الجامعة»، لفكريتنا الإسلامية ـ عند الذين التزموها ـ طوقي النجاة من هذه الثنائية وتنزقها . . وتسمل فعلها هذا كل ميادين النظر التي شهدت ظواهرها استقطاب الأقطاب المتقابلة والمتناقضة . . .

وثلك حقيقة، بحسن أن نضرب لها بعض الأمثال. . .

\* \* \*

### الفكر.. والمادة

قى المسيوة الفلسفية للحضارة الغربية، منذ الفيلسوف اليوناني (ديموقريطس) Demokritos (القرن الخامس ق. م) وحتى عصرنا الراهن، انقسمت فلسفتها وفلاسفتها إلى المادية والمثالية»، والماديين والمثاليين»، وذلك بسبب الاحتلاف حيول علاقية الفكر "بالمادة ، وأبهما له الأولوية في الوجود والأهمية في التأثير...

• فالمادية ، ترى الفكر انعكاسًا للمادة وأحد إفرازاتها ، ولذلك كان نفيها وإنكارها دور السماء \_ أى الدين والوجى \_ في عالم الأفكار : . وعلى النقيض من ذلك كان موقف المثالية ، التي جعلت الأولوية للفكر في الوجود ، ومن ثم أفردته بالتأثير ، منكرة دور «الواقع \_ المادة ، في عالم الأفكار ، بل منكرة الوجود "الحقيقي " لهذا الواقع \_ كما عند بعض فلاسفتها \_ . .

أما في الإطار الإسلامي، ومنهجه وفكريته وحضارته، فإننا لم نشهد أثراً لهذا الانقسام، وليست مصادفة أن يخلو تاريخنا الفلسفي من هذه الثنائية التي يلورت في الغرب تياراً «مادياً علحداً» وآخر «مثالياً عومناً» على امتداد تاريخه الطويل. لليست مصادفة أن يخلو تاريخنا الفلسفي من هذه الثنائية ومن انشقافها ؛ لأن الوسطية الإسلامية الجامعة قد أقامت للتصور الإسلامي علاقة ورابطة بين اللفكر «واللادة الواقع» عصمته من تلك الثنائية وانشقاقها.

ونحن لو تأملنا في لحظات البدء التي شهدت لزول الروح الأمين على قلب الصادق الأمين بالأطراف الأولى الصادق الأمين بالأطراف الأولى الصادق الأمين بالأطراف الأولى للتحيوط الأولى التي أقامت بالوسطية الإسلامية الجامعة ـ قلك العلاقات الوثقى ما بين القكرا والواقع . .

\* لقد جاء محمد، صلى الله عليه وسلم، برسالته ـ (الفكر) ـ على افترة من الرسل»، أي أن «الواقع» ـ الإنسائي والاجستساعي ـ كان يتطلع إلى هذا «الفكر» يطلبه ويتظلمه .

\* وكان أهل الذكر، في ثلك الفشرة، يعبرون عن إفراز "الواقع" لعبلامات استفهام بقيت دون أجوية. . وعن شيق هذا الواقع اللي «فكر" جديد، كانوا يعبرون عن هذه الحقيقة بعبارة تفصح عن انتظارهم «لنبي قد أطل زمانه» أو «أظل زمانه».

\* وتفر من خاصة أهل النظر، في ذلك الزمان وذلك المكان وهم اللين عرفوا بالحنفاه و د ذهبوا يجتهدون في لملمة بقايا ديانة إبراهيم وإسماعيل، عليهما السلام، بحثاعن أجوبة «الفكر» على أسئلة «الواقع» وذلك بعد أن افتقدوا هذه الأجوبة في اليهودية والتصرائية بعد تحريفهما . . ولقد عرف تاريخ تلك الفترة سعى هذا النفو من الحنفاء على الدرب الذي يربط ما بين «الواقع: الطالب» وبين «الفكر؛ المطلوب» ، عرف: زيد بن عمرو بن نفيل (١٧ ق. هـ، ٢٠٦م) الذي رفض عبادة الأوثان، وحرم الخمر على نفسه، وجاور الأحبار والرهبان قلم يجد لديهم «الفكر: المطلوب» لـ «الواقع: الطالب»، ثم مات وهو في طريق النحث عن الحقيقة ، فقال عنه الرسول، صلى الله عليه وسلم: «إنه يبعث يوم القيامة أمة وحده»! ، وعرف الحنفاء كذلك : أبا ذر الغفاري (٣٢هـ، ٢٥٢ – ٢٥٣م) واحداً منهم، آمن بالله الواحد، وصلى له، قبل بعثة النبي، صلى الله عليه وسلم، بثلاث سنوات! (١)

\* ثم نزل الموحى بالإسبلام في ذلك التباريخ ، فكيف كنائث العبلاقة ؟ وكيف أقامت الوسطية الإسلامية بين "الفكر" و"الواقع ، علاقة جامعة ، نفت وتنفى تلك. الثنائية الإنشطارية التي عرفها الغرب في هذا الميدان؟

لقد كان «الواقع» يطلب ويتطلب «الفكر»، ويفرز الخلامات الاستفهام»، لكنه لم يفرز «الفكر» ولم يعكس «الآجوية» على علامات الاستفهام . . كان له دوره في استدعاء الفكر، لكنه لم يبدعه كإفراز أرضى واجتماعي له . . . وإنما تزل الوحي.

<sup>(</sup>١) النووي (شرح صحيح صبلم)\_بتبرح النووي\_ج١١ ص١٧. طبعة مجمود نوفيق. الفاهرة.

من المسماء بالعقيدة الخائدة مصدقًا بها الرسالات السابقة ـ ونزك بالشريعة المتى تجيب على علامات استفهام الواقع ـ بالفلسفات والكليات وتحديد المقاصد والحدود ـ وتفتح الباب للعقل ـ عندما يتفاعل مع الواقع ـ ليبدع ويطور ويحسن في التفاصيل والجزئيات والنظم والمؤسسات ـ الفروع المتعلقة بالمتغيرات .

«فالواقع»: يستدعى ويطرح علامات الاستفهام، فيهيئ المناخ ومسرح الاحداث للفكر الجديد، و الفكر المحديد، ولينس إفرازا اجتماعيا لهذا اللواقع». . وفي ضوء هذه الحقيقة تفهم لماذا نزل القرآن الكريم منجماً ، على امتداد عمر سنوات البعثة الثلاثة والعشرين، ونفهم العلاقة بين الآيات التي كان ينزل بها الوحى وبين «واقع» أسباب النزول لتلك الآيات .

وإذا كان هذا حال ١١لأصول، و١مبادئ الشريعة، وفلسفتها وثوابتها وحدودها ومقاصدها، وهي التي نزلت من السماء، استجابة اللواقع»، ودون أن يفرؤها هذا الواقع أو يعكسها. . فإن "الفروع"، من هذا الفكر \_سواء على عهد البعثة ـ أو فيما تلا ذلك مِنْ سنوات ـ قد عرفت علاقات البالواقع الكثر من علاقات الإجابات على علامات الاستفهام، فهذه االفروع، والتفاصيل والجزئيات والسياسات الشرعية والأحكام المعللة بعلل غائية ، والتي تدور مع عللها وجودًا وعدمًا ، والتي ترتبط في الوجود والتغير بالأعراف التغيرة والعادات المتبدلة، أي القطاع الكبير من فقه الفروع ـ ققه المعاملات ـ ، هذا القطاع من «الفكر» الإسلامي قد جاء ثمرة لتفاعل \*الأصول\* ـ التي هي وضع إلهي ـ مع «الواقع» المعيش في بوتقة العقل المسلم، الله في الله الله الله علاقية أكبير وأكبشر وأوثق من عبلاقية الفكر الأصبول الهيذا «الواقِع». . . هنا\_في الفروع».. نجد «للواقع» دورًا في تحديد لون الفكر». لا نجده له في «الأصول» الخالصة للوضع الإلهي، وفي ضوء هذه الحقيقة ـ المتعلقة ﴿بِالفَرِوعِ " مَفْهِم مَعْنِي النَّسِخِ فِي الشَّرِائِعِ دُونَ العَقَائِدِ، وَفِي أَيَاتِ الأحكامِ دُونَ شبعائر العبيادات، وفي أحكام المتغيرات، المرتبطة بالعلل والعادات والأعراف والمصالح المتغيرة، دون ما يتعلق بالشوابت من الأحكام. . ﴿ فَلَاوَافُم ۗ دُورُ وَتَأْثِيرُ ا افي الفكر الهذه الفروع، جاء من تفاعله مع «الأصول»، فكان له فيها ما زاد ويزيد على مجرد الاستدعاء. . ! لكنها تظل ـ الفروغ ـ بعيدة أن تكون ثمرة خالصة ٨٤

اللواقع المروازاته، لأنها كما قلنا شمرة للتفاعل بينه وبين االأصول المالتي هي. وحي الله .

ولقد جعل لهذه العملية استمراريتها، بعد عصر الوحى والبعثة، ما اقتضته الرسالة الخاتمة، من الوقوف في أمر المتغيرات الدنيوية عند إجمال الفلسفات والمقاصد على حين فصلت الرسالة في الثوابت وما تعلق بحقوق الله، ففتخت بذلك الباب للاجتهاد الدائم والتجديد المستمر في فقه الفروع المتعلق بالمتغيرات، على ضوء «الأصول» التي تتفاعل مع «الواقع» الجديد، فتكون «الفروع» ثمرة فكرية جديدة لتفاعلهما الدائم دوام التطوي، كسنة من سنن الله في هذا الوجود.

هكذا قيبزت علاقة «الفكر» وبالواقع» في تصور الإسلام ومنهجه، فلا الفكر وحده، ولا الواقع وحده، هو المنفرد بالفعل والتأثير، «فالأصول» والأوكان والمبادئ والمنوايت إلهية، لم يفرزها «الواقع»، رغم أنه استدعاها لتجيب على ما أفرز من علامات الاستفهام من و «الفروع» وثيقة الصلة «بالأصول» و «بالواقع»، جاءت ثمرة لتفاعلهما في بوتقة العقل الإنساني، ولم ينفرذ أي من «الأصول» أو «الواقع» بإفرازها من «الأكو» و «الواقع» في المتغيرات الدنيوية ، «حوار» و «ثفاعل و «خلق» و «إبداع» مواكب لتغيرات الواقع واجتهادات الفكر التي تبحث لتغيرات عن أحكامها المستبطة من الأصول، وعن قواتينها التي تحكم هذه الحركة للواقعية التي هي سنة من سنل الله في هذا الوجود.

#### 告 安 特

وتحن إذا شئنا اشهادات واقعية تطبيقية على أن هذه الحقيقة من حقائق المتهج الإسلامي والخاصة بالعلاقة بين «الفكرا و «الواقع» قد عرفت طريقها فأبدعت إبداعها في البناء الحضاري الإسلامي، فإننا نستطيع أن نستأنس بشهادة عالم قديم هو جابر بن حيان (٢٠١ه هـ ٥٨٨٥) و بشهادة فيلسوف حديث هو جمال الدين الأفغاني . . .

\* فجابر بن حيان وهو المبدع في العلوم الطبيعية يتحدث عن علاقة «الفكر " ـ "العلم ه ـ "بالواقع " ـ "العمل " ويرى خرورة سبق العلم للتجرية والعمل " ويرى ـ في ذات الوقت ـ اكتمال العلم بواسطة التجرية والعمل " على النحو الذي رأيناه في سيق "الأضول" معالجة "الواقع" مع تفاعل "القروع" "بالواقع"، وتطورها في سيق "الأضول" معالجة "الواقع"، مع تفاعل "القروع" "بالواقع"، وتطورها

بتطوره، يقول جابر: «إياك أن تجرب أو تعمل حتى تعلم، فيكون في التجربة كمال العلم، إن كل صناعة لا بدلها من سبوق العلم في طلبها للعمل، لأنه إنما هو إبراز ما في العلم من قوة الصانع إلى المادة المصنوعة لا غير... إن العلم سابق أول، والعمل مسابق أبد، وكل من لم يسمبق إلى العلم لم يمكنه إتبان العمل... ه(١).

\* أما جمال الدين الأفغاني، فإنه يصور علاقة المحوار» والتبادل»، في التأثير والتأثر، بين «الفكر» والمادة»، عندما يقول: «فكل شهود (أي ملاحظة وفي الملاحظة فكر أولى) \_ يحدث فكرا، وكل فكر يكون له أثر في داعية يدعو إليها، وعن كل داعية ينشأ عمل، ثم يعود من العمل إلى الفكر، دور يتسلسل، لا يتقطع الانفعال بين «الأعمال» والأفكار» ما دامت الأرواح في الأجساد، وكل قبيل هو للآخر عماد، آخر الفكر أول العمل وآخر العمل أول الفكر . . . \*(٢).

تلك من علاقة «الفكر» بـ «الواقع»، غيزت بالوسطية الجامعة ـ في المنهج الإسلامي، عنها في الحضارة الغربية ، . فيرئ الموقف الإسلامي إزاءها من الثنائية والانشطار (٢٠).



 <sup>(</sup>١) د، جبلال محمد عبد الخميد عوسى (منهج البحث العامى عند العرب في مجال العابوم الطبيعية والكونية) ض ١٢٧، ١٢٦. طبعة بروت سنة ١٩٧٧م.

<sup>(</sup>٢) محمد باشا للحزومي (خاطرات جمال الدين الأفعاني) ص٢٤٣ طبعة بيروت سنة ١٩٣١م.

<sup>(</sup>٣) قد يبال سائل: هِل يجوز إطلاق مصطلح اللفكرا على ما هو وحى إلهى؟ أم أن الفكر ا كالتفكر ا تحاص بالإنسان؟ . . . والرأى عندي مهو أن الفكر اليالمئي الاصطلاحي وهو إعماله الخاطر في الشيء وجملة النشاط الذهني عندي من تفكير وإرادة ووجدان وعاطفة ، شاملاً ما يتم به التفكير من أفيمال ذهنية ، ثبلغ أسمى صورها في التحليلي والتركنيب والتنسيق وإن الفكر ا ، بهذا المعنى الاضطلاحي : هو حنصية إنسانية ، يتئزه الله سيحانه وتعالى عن أن يوصف به . فائله عن بسعاته والعلم وليس من صفاته الفكر ا . . . ولكن الفكر ا . . . فهو اعالم وليس اهتكراً الانديميط بكل نبيء وليس له ذهن يعمل فيتفر فكراً . . . ولكن الفكر الإنساني ، إذا انطاق من الوخي الإنهى وانطلاقه منه ، وغم أنه ثمرة عمل يغمل والتاطر الإنساني . . كما جاز لنا أن نضف الحب الإنساني ابالحب الإنهى الفكر المعني اللهن وانفات الإلهي وانفار الإنساني . كما جاز لنا أن نضف الحب الإنساني ابالحب الإنهى الفكر المعني فين الجائز في وأبنا ما عتبار الوحي الإلهي افكراً الأمن جيث إنه ثمرة لعملية ذهنبة ما فحاشا لله أن يوصف بذلك و إنها من جث إنه ليس المائي وانفلاك و إنها من جث إنه ليس المائوة و إنها هو حقابل لها.

#### الجبر... والاختيار

الجبر، في اصطلاح العربية هو حكم ومُلُك الانقراد والاستبداد (١)، وفي الاصطلاح الإسلامي، هو تجريد الإنسان من فعل الأفعال التي تظهر على يديه والتي هو محل لها، ونسبة الفعل لها إلى الله، سبحانه وتعالى، والجرية والإختيار \_ بالمعنى الفردي أو الاجتماعي \_ هما النقيض للجبر والجبرية.

وكما ينفى المنهج الإسلامى - بصدد السببية ، فى الطبيعة وظواهرها - الحثمية المطلقة ، عندما يعترف بوجود الأسباب فى الأشياء والظواهر ، ويعلاقة الضرورة بين هذه الأسباب ويبن المسببات الناتجة عنها ، مع تفى إطلاق هذه الحتمية فى علاقة الضرورة بين الأسباب والمسببات ، وذلك بتقرير حقيقة أن هذه الأسباب الفاعلة هى ذاتها مخلوقة للخالق الواحد ، سبحانه وتعالى ، وحقيقة القدرة المطلقة للخالق على إخراج هذه الظواهر والأشياء من "فطاق العادة" ، الذي تعمل فيه الأسباب

<sup>(</sup>۱) كانت العرب حتى قبل الإسلام - تسبمي الملك ، جبارا ، وتطلق على الملك : جكم الجيرية ، لتجبؤ فلك النظام وخاصة في الكسروية الغارضية والقيصوية اليزنطية - بانفراد الملك بالسلطة واستبداده بالأم والما بالامتياز الطبغي أو النصير العرفي ، أو تحت دعاوى الحكم بالحق الإلهي ، وتقد قال رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، لمن ارتعد في حضرته : القون عليك م قبا أنا بمثلث و لا جبارا! . وقال : اإن الله جعلني عبدا كريما لا ولم يجعلني جبارا عنيدا ، وواه أبو تاود وابن ماجه . وفي الحديث تفسير جيد ومتقرد لمعنى نسمية الببت الحرام به العتبق الذي الحر . لنجاته من تبلط الملوك الجيارين . . . الما البيت : العتبق الأنه لم يظهر عليه جبارا - رواه الترفيذي و لما كتب النبي صلى الله عليه و الما المنام الله عليه و المنام المنام و المنام الله عليه عبارا . رواه مسلم والترمذي والإمام أحمد وقد استخدم الأدب السياسي للمعارضة في العصر عبارا . رواه مسلم والترمذي والإمام أحمد وقد استخدم الأدب السياسي للمعارضة في العصر عبارا من منظلع الجباراة في وصف الحلاقة الكاملة ومصطلح الجبرة في وصف تحول الخلاقة على أبديهم عن الشوري أي الخلاقة الكاملة الكاملة ومصطلح التجبر في الإنسانية ) طبعة الفاهرة فكرية قولتهم به الجبرة والجبرية ، واجع كتابتل (المعنزلة ومشكلة الخرية الإنسانية) طبعة الفاهرة فكرية قولتهم به الجبرة والجبرية ، واجع كتابتل (المعنزلة ومشكلة الخرية الإنسانية) طبعة الفاهرة دور الشروق سنة ١٩٩٨ :

مسبّباتها، إلى «نطاق خارق العادة»، الذي تتعطل فيه فعالية الأسباب، أو تستبدل خصائصها، أو تستبدل خصائصها، أو تستبدل هي ذاتها بأسباب أخرى، عندما يريد الله إظهار الأعلام والآيات المعجزة، لحكم يريدها، سبحانه وتعالى.

وكما ينفى المنهج الإسلامي «الحتمية المطلقة»، مع الاعتراف بالسببية، وبعلاقة الضرورة ـ على هذا النحو ـ بين الأسباب والمسببات، فإن هذا المنهج يعترف بالحرية الإنسانية وبالاختيار الإنساني، ولكن ـ أيضًا ـ دون حتم أو إطلاق.

فالإسلام، الذي جعل الوسطية الجامعة أخض خصائص منهجه، قد نبعت وتنبع فلسفته في حرية الإنسان واختياره من وسطية مكانة هذا الإنسان في هذا الوجود، فلا هو سيدهذا الوجود حتى تكون حريته مطلقة فيه، ولا هو الحقير المتلاشير الذي لا خلاص له إلا بالفناء في الكل أو المطلق، حتى يكون الجبر المطلق هو قدره في هذا الميدان، وإنما هو ١١ لخليفة ١١ الذي استخلفه الله لحمل أمانة الحرية والاختيار، حتى يصنع تكليفه بتبعات حملها، وحتى يكون حسابه وجزازه على ما قدمت بداه عدلاً لائقاً بذات العادل، سبحانه وتعالى، فلا بد، لذلك، من أن يكون حرًا مختارًا، لكنها حرية واختيار الخليفة، المحكوم بالنظام الأعظم الذي خلقه خالل هذا الوجود؛ فهي الحرية الوسط، والاختيار الوسط بين "مطلق الجبر" والمطلق الاختيار؟ . . . وبهذا المعيار تستطيع أن نزن قدر الحرية الإنسانية ، وبهذا المنظار يجب أن نرى أفاق الاختيار الإنساني في مختلف الميادين، فالفرد حر، الحرية التي لا تنفي ولا تنقض حرية المجموع. . والجماعة حرة، الحرية التي لا تحوّل الفرد إلى مسمار أصم في ترس الآلة الاجتماعية، وليس لفرد ولا لجماعة أن تهدر ـ بدعوي الحرية ـ ما تعارفت عليه الأمة من ثوابت القيم والأعراف ولا ما آمنت به من أصول وثوابت الشرائع والمعتقدات، فتلك الثوابت، في الحياة الاجتماعية، هي أشبه ما تكون بالخلق الخارج عن نطاق القدرة الفردية، والذي يمثل بالنسبة لهذَّه القدرة الفردية الإطار الحاكم لحركتها والضامن ألا تتعدى إطار الحرية المستولة فتدخل في نطاق «الفوضوية والعدمية والعبثية»، كذلك، لا يجوز للجماعة أن تحمجر على اجتهادات وتجديدات المبدعين المجشهدين والمجددين، في الفروع والمتغيرات، التي تتعدد فيها الرؤى المرشحة، من الفرقاء المختلفين، سبلاً لتحقيق «الثوابت» و «الأصول». .

هذا هو مقام الحرية الإنسانية في المنهج الإسلامي، لكنها، كما أشرنا، حرية الخليفة المحكومة في الفعالية والنطاق بالقدرة والاستطاعة التي ركبها الخالق الأعظم في هذا الإنسان، وينطاق وحدود وأفشاق عسهد الإنابة والتوكيل والاستخلاف، فهو لن يستطيع تجاوز نطاق فعل القدرات المخلوقة له كما لا تستطيع ذلك الأسباب المخلوقة في الطبيعة ولا ينبغي لحريته أن تتجاوز بفعله نطاق عهد الاستخلاف.

فالليبرالية الغربية ..والتي هي ثمرة فلسفة تأليه الإنسان ـ في ميدان الجربة ـ قد رأت أن الحربية الحقيقية تجتمل إبداء كل رأى ، ونشر كل مذهب ، وشرويج كل فكر ، حتى ولو كان البراءة من الوطن ، والكفر بالله ورنسله ، والطعن على شرائع الأهة ، وأدابها وعاداتها ، والاستهزاء بالمبادئ التي تقوم عليها الحياة العائلية والاجتماعية . . . »(\*\*).

ونقضيتها «الشمولية الغربية»، قد جردت الإنسان، كفرد، من حريته لحساب حزب الطبقة وجكومة الحزب. . فتطرفنا كل التطرف في هذا الميدان. .

<sup>(</sup>١) انظر (مدارك التتريل وحقائق التأويل) جدا ص١٨٩. طبعة الفاهرة سنة ١٣٤٤هـ .

<sup>(</sup>٣) قِاسُم أَمِينَ (الأَعْمَالُ الكَامِلَة) صَ ١٤٩ - دراسة وتحقيق د متحسد عساوة طبعة الشاهرة . دار الشروق سنة ١٩٨٩م.

لكن الإسلام، بالوسطية الجامعة، قد اتخذ السبيل العدل في قضية "الجبر" و"الاختنيار"، فليس هناك "جبر مطلق"، وإلا لانعدمت الحكمة من التكليف ومبررات الحساب والجزاء، وتساوى المؤمن والكافر والمحسن والمسيء، وليس هناك "اختيار مطلق"، وإلا لما كان الإنسان "خليفة"، ولكانت حريته هي حرية الفعال لما يريد، الذي لا تحد حريته آفاق الحلال والحرام، ومقاصد الشويعة، التي جعلها الخالق إطار عهد الاستخلاف لهذا الخليفة: الإنسان.

نعم. . إنك حو مختار ، تلك حقيقة موضوعية وملموسة ، فأنت تستطيع أن تحرك هذا الشيء الساكر عندما تريده وأن تعييه إلى حالة السكون عندما تريده وأنت تستطيع أن تقدر أشياء بعينها، ثم تبرؤها إلى حيز الفعل على النحو الذي قدرته لها، لكن حريتك هذه واختيارك ليست مطلقة، لا لأنَّ القدرة والاستطاعة محدودة فقط، ولا لأنهارهي الأخرى مخلوقة للخالق الأعظم، فحسب. وإنما \_ أيضًا \_ لأن إرادتك الحرة هي الأخوى حرة في حدود، فالحيال الذي يحركنها محدود بحدود قبراتك المخلوقة على التبخيل، وهذه الإرادة عندما تختار فهي إغا تختار من بين بدائل ليست جميعًا من صنعك أنت ، فاختيارك حر ، نعم، ولكنه، أيضًا، محكوم بالبدائل القائمة، والتي تحدد نطاقي وأفاق هذا الاختيار، بل إنك عندما تتخلق فيك هذه الإرادة الحرة، فهي إنما تتأثر وهي تتخلق بمكونات بيك ليست من خلقك ولا من ثمرات حريتك، ويعوامل وملابسات وظروف موضوعية تحيط بك، وليست من صنعك، ولكنك، وسط كل هذه العواض، تختار وترجح وتقيير وتدبر وتعيدل في اخسياراتك، فأفت الإنسان المختبار الحر بأدوات الحرية المخلوقة لك، ووسط ملابسات منهاها هو صنعك وسنها ما لا قبل لك بصنعه، أي أنك: الحر المختار في حدود الحرية الوسط بين الجبر، واللاختيار، . . . حرية المستخلف، لا حربة «الأصبل».

وإذا كانت احرية الإنسان هي القوة التي يختار بها ويريد ويفعل، وإذا كانت العزامل المحيطة والملابسات المصاحبة هي «القدر الإلهي»، الخارج عن نطاق الفعل الإنساني، فإن الحلاقة بين هذين العاملين هي التي تحدد تطاق حرية الإنسان، فالحزية، هنا، ليست نقيضًا لـ «القَدَر»، وإنما هو حاكم الإطارها ومداها الأنها حرية الخليقة، المخلوقة والمحكومة بـ اقَدَر» الفعال لما يريد، جل وعلا.

وإن الشآمل في الآيات القرآنية التي تتحدث باللفظ أو بالمعنى عن الإرادة الإلهية»، إنما يقودنا إلى التمييز بين لونين من الإرادة الإلهية:

أ-إرادة حتم وجبر وقسر. . هي تلك التي تعلقت بما لا يقدر عليه إلا الله ، سنبحاته ، فأراده وخلقه وسواه وقال له كن فيكون: ﴿ إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْء إِذَا أُردْنَاهُ أَنْ نَتَحَاتُه ، فأراده وخلقه وسواه وقال له كن فيكون: ﴿ إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْء إِذَا أُردْنَاهُ أَنْ نَتَكُونَ لَهُ كُنْ فَيكُونُ ﴾ (النحل: ٤٠) ، فليس في متعلقات هذه الإرادة ما هو موضوع خلافة الإنسان ولا لاختيار هذا الخليفة : الإنسان . .

ب والإرادة الإلهية الثانية ، التي تحدثت عنها آيات قرآنية كثيرة ، هي تلك التي جعل الله معها التخيير والتفويض والتمكين لخليفته الإنسان ، فهو قد أراد الإيمان والطاعة ، لكنه خير ومكن وفوض ، كي يكون للتكليف وللحساب والجزاء معني وحكمة ، فلم يجعل إرادته هذه إرادة حتم وجبر وقسر ، إن إرادته أن تأتي السماء والأرض طوعاً أو كرها ، هي مثال لإرادة الحتم والجبر والقسر ، بينما إرادته لنا ومنا الإيمان والطاعة ومجانبة الكفر والفسوق والعصيان ، هي مثال للإرادة التي سعها الإيمان والطاعة ومجانبة الكفر والفسوق والعصيان ، هي مثال للإرادة التي سعها تخيير وتفيون وتخيين ﴿ يُرِيدُ الله بِكُمُ النّبسر ولا يُريدُ بكم العسر ﴾ والتيقرة : ١٨٥) ، وفي هذا التحيير والتقويض والتمكين يتجلى ميدان الحرية والاختيار بالنسبة للإنسان ، فهي حرية حقيقية ، وهو اختيار حقيقي ، لكنهما والاختيار بالنسبة للإنسان ، فهي حرية حقيقية ، وهو اختيار حقيقي ، لكنهما مخلوقان ومرادان لفاطر السماوات والأرض ومن فيهما وما فيهما ، كما أن الأسباب ، في الطبيعة وظواهرها ، هي الاخرى مخلوقة خالق الأسباب ، في الطبيعة وظواهرها ، هي الاخرى مخلوقة خالق الأسباب ، والماسونة وتعالى .

\* \* \*

## اكتمال الدين... ونتجديده

"اكتمال الدين إ . . . و المحديد الم و بتعبير آخر : "السلفية " . و التجديد " مصطلحان يرمزان في عرف الباحثين إلى تسقين متقابلين ، بل و متناقضين ، في الرؤية والمنهج والتفكير ، والذين ينظرون إلى فكرنا الإسلامي عناهج الفكر الغربي لا يتصورون علاقة وفاق أو اتفاقي أو تكامل بين "اكتمال الدين " وبين " تجديده " ، أو بين " السلفية " وبين " التجديد " ، ففي الفكر الغربي كانت "السلفية " الأرثو ذكسية مي الوقوف عند الأضول حتى لقد سميت هناك : "الأصولية " - على النحو الرافض لأي اجتهاد في الفكر أو تطوير له أو تجديد ، كما كان التجديد والاجتهاد ثورة تأتى على هذه "السلفية الأصولية الأصولية الأرثو ذكسية المن القواعد والأساس . .

لكن منهجنا الإسلامي ، بوسطيته الجنامعة \_ لم يعرف ولن يعرف إذا نحن التزمنا إعماله \_ هذه الثنائية الانشطارية التي تقيم التقابل والتضاد بين «اكتمال الدين \_ والسلفية» وبين «الاجتهاد فيه والتجديد له». .

إننا نتلو في آيات القرآن الكريم قول الله، سبحانه وتعالى: ﴿ البوم ينس الله ين كَفَرُوا مِن دِينِكُم فَلا تَخْشُوهُمُ وَاخْشُونَ الْيُومُ أَكُملَتُ لَكُم دِينِكُم وَأَتَممَتُ عَلَيكُم نعمتي ورضيتُ لَكُمُ الإسلام دينا ﴾ (المائدة: ٣).

ونقراً في السنة النبوية الشريفة، قول رسول الله، صلى الله عليه وسلم: "يبعث الله لهذه الآمة على رأس كل مائة سنة من يجدد لها دينها (١٠)، فلا نشعر بالمنهج الإسلامي دووسطيته الجامعة دأن هناك تناقضًا بين اكتمال الدين بتمام الوحى وتمام وختام النبوة، وبين التجديد الدائم أبدا لهذا الدين الذي اكتمل بختم الوحى وتمام القرآن الكريم . .

<sup>(</sup>۱) رواه أبو فاؤد.

خلك أن الدين: عقيدة وشريعة .. والعقيدة فيه هي الإيمان بالله وكتبه ورسله وملاقكته واليوم الآخر . والشريعة فيه كل ما ينتهجه المسلم ويسلكه ويقيمه كي يعتقد هذه العقيدة والشريعة أضول وقواعد وأركان، يعتقد هذه العقيدة ويتدين بها، ولكل من العقيدة والشريعة أضول وقواعد وأركان، وهي جميعها قد اكتملت بتمام الوحي الذي اكتمل به الدين، لكن الإنسان المسلم، بحكم خلافته عن الله، سبحاته وتعالى، في عمارة الأرض وسياسة المجتمع وتنمية العمران، لا بد له وهو ينجز مهمة خلافته هذه من إقامة أبنية أخرى يبدعها هو فوق هذه الأصول والقواعد والأركان، فالإسلام بني على خمس (1)، فهو إذن ليس فقط هذه الخمس، وإنما هي القواعد وتتعدد وتنطور تبعًا للمصلحة، ووفقًا لمقتضيات القواعد وحدود الزمان والمكان إذا كانت متسقة منع مقاصد الأصول وغايات القواعد وحدود الزمان والمكان إذا كانت متسقة منع مقاصد الأصول وغايات القواعد والأركان. . فلاصول الثوابت قد اكتملت باكتمال الدين، بينما آفاقها و آثارها والفروع الباسقة فالأصول الثواب في العلاقة بين فالمها دائمة النمو والتغير والتطور، شاهدة على دوام التجديد، وعلى العلاقة بين منها دائمة النمو والترب المكتملة من الأصول والقواعد والأركان. . هذا التجديد وبين الثواب المكتملة من الأصول والقواعد والأركان. .

ولموضوح هذه الحقيقة من حقائق المنهج الإسلامي، كان اتفاق مذاهب الفكر الإسلامي على امتناع الاجتهاد في الأضول، ففيها وعليها قامت وحدة الأتة، منذ اكتمال الدين بختم الرسالة، وكان اتفاقها، كذلك، على أن الاجتهاد الإسلامي منجاله الفروع الدين بختم الرسالة، وكان اتفاقها، كذلك، على أن الاجتهاد الإسلامي منجاله الفروع الدي المستجدات من الوقائع والأحكام من ويبحل أحكاما جديدة ما أي فروعا جديدة محل أحكام تجاوزها الواقع الذي تغيير والعرف الذي تطور والعادات التي تهدلت، عندما تكون هذه الأحكام ذات علل غائبة، تدور معها وجوداً وعدما، بل إن هذا الاجتهاد والتجديد إما ينهض بدوره الدائم في الكشف عن جوهر الأصول والقواعد والأركان وتجليتها إذا علاها غيار الابتداع فطمس معللها بالزيادة أو الانتقاص أو التحريف أو فاسد التأويل . . ففي الأضول وللقواعد، أيضًا، تجديد بهذا المعنى وهو الذي جعل التأويل . . ففي الأضول وللقواعد، أيضًا، تجديد بهذا المعنى وهو الذي جعل

 <sup>(</sup>١) في الحديث الشويف، قال رسول الله، صلى الله عليه وسلم: ابنى الإسلام على حمس اشهادة أن
 لا إله إلا الله، وأن محمدا عمده ورسوله، وإقام الصلاة، وإبتاء الزكاة، وصبام رمضان، وحج البيت، ٥٠. رواه البحاري ومسلم والترمذي والنساني

حديث رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، يتحدث عن «تجديد الدين» ، وليس فقط تجديد «فكر المتدينين بالدين»! . .

فليس «التجديد» إذن نقيضاً لـ «اكتمال الدين وشاته» بل إنه السبيل لامتداد تأثيرات الدين الكامل وثوابته إلى الميادين الجديدة، والأمور المستحدثة، والضمان لبقاء «الأصول» صالحة دائماً لكل زمان ومكان، أى أنه هو الضمان لبقاء الرسالة الخاتمة خالدة، ولولا منه الفروع الجديدة إلى الجديد من المحدثات. وإقامة الخيوط الجديدة بين الأصول الثابتة وبين الجديد الذي يطرحه تطور الحياة، ولولا تجديده الدائم الذي يجلو الوجه الحقيقي والجوهر النقي لأصول الدين وثوابته. لولا دور التجديد هذا في حياة الإسلام ومسيرته لنسخت وطمست عده الأصول، إما بتجاوز الحياة المتدة لظل الفروع الأولى والقديمة فيعرى هذا الامتداد الجديد من ظلال الإسلام . . . أو بتشؤيه البدع عندما تتراكم . . خوهر هذه الأصول.

إن الله، سبحانه وتعالى، لما تعهد بحفظ القرآن الكريم وصيانته عن التحريف والتبديل ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَرَكُنَا الذَّكُر وَإِنَّا لَهُ خَافِظُونَ ﴾ (الحجر: ٩). يسر للمسلمين أسباب ذلك، فكان جمعه وتدوينه وخدمته بعلوم القرآن، وكذلك الحال مع الدين الحاتم والرسالة العامة، التي عني ختم الرسالات بها إرادة الله دوام بقائها وعطائها إلى أن يعرض البشر على بارتهم يوم الدين، فكان السبيل إلى دؤام بقاء هذا الدين وعطائه هو إعمال سنة التجديد للتدين وللدين.

هكذا جمعت الوسطية الإسلامية، وتجمع، بين الكتبمال الدين، وبين المجدديدة، وبين المحددة الفرنا إلى ذاتنا الحضارية بمنهجنا الإسلامي، فسنجد أن في السلفيتنا وهي التي تعنى: العودة إلى الأصول الجوهرية والنقية سنجد أن في السلفيتنا وهي التي تعنى: العودة الوضع الإلهي للدين وبين الإضافات والنواقص والبدع التي طرأت وعدت على جوهره وأصوله. وسنجد أن في المجتهادنا الذي هو استنباط الاحكام الجديدة للواقع الجديد سنجد أن في الاجتهادنا سلفية ، تستخضر الأصول والمبادئ والمقاصد، لنرى الواقع الجديد في ضوتها، ونستخرج له متها الاحكام الجديدة وفي السيرتنا الحضارية على مسيرتنا الحضارية على السلفية !

إن سلفيتنا ليست هى الأرثو فاكسية المسيحية ، التي وقفت وتقف عند تقديم الأصول وقفة جمود وسكون واقضة للجديد وللتجديد، وإنما سلفيتنا : التؤام بالأصول وعودة للمنابع الجوهرية والنقية . . ورفض ونفض لركام الإضافيات والنواقص والبدع عن الجوهر الإلهى للدين ، حتى تنبت أصوله الفروع الجديدة التي يستظل بها الواقع الجديد . . واستضاءة في إضاءة للواقع المعاضر بهذا الجوهر الإلهى الثابت . . . فهى ، إذن عين التجديد ، وليست مقابلاً له ولا نقيضاً .

\* \* \*

### النص.. والاجتهاد

لنبدأ، أولا، بتحديد معانى ومضامين المصطلحات. مصطلحات: «النص»، و«الاجتهاد». وإذا كان الاجتهاد في الاصطلاح هو: استقراغ الوسع وبذل المجهود في طلب المقصود من جهة الاستدلال، ليحصل للفقيه ظن بحكم شرعى (١)، فإن مصطلح «النص» قد كان تعريقه ومضمونه مثار خلاف واختلاف، بل موضع شبهات وأوهام، جعلت وتجعل من جلاء معناه وتحديده المدخل الطبيعي والشرط الضروري للحديث عن علاقة النص بالاجتهاد في منهج الإسلام.

إن النض، من حيث اللغة، إنما يشمل مطلق الملفوظ والمكتوب، فكل عبارة ـ مأثورة أو منشأة ـ هي نص . . هذا هو المعنى اللغوى العام.

ومن اللغويين. كابن الأعرابي. من خصصه، فقال. كها في (لسال العرب) لابن منظور .: "النص، هو الإسناد إلى الرئيس الأكبسر، والنص: التوقيف والنص: التعيين على شيء ما . . . \* أما الأزهري فإنه يقترب في تعزيفه من "المعنى والمراد وثمرة الملفوظ والمكتوب، ولا يقف به عند "عين الملفوظ والمكتوب"، فكأنه عنده: ثمرة عمل العقل واجتهاده في الملفوظ، وليس ذات الملفوظ، يقول الأزهري في هذا التعريف الذي يخصص معنى النص والمراد منه. كما في (فسان العرب) . :

وهذا المعنى، الذي يجعل كل عبارة أو ملفوظ أو مأثور "نصاً"، هو الذي انطلق منه الفقهام، عندما قالوا عن معنى النص في القرآن وفي السنة، أنه هو «ما دل ظاهر الفظهما عليه من الأحكام... (1) ، فالنص، هنا، لبس أي ملفوظ ولا أية عبارة وإنما

 <sup>(1)</sup> الجرجاني (التعريفات) . - عبعة القاهرة سنة ١٩٣٨م، والتهالوي (كشاف اصطلاحات الفون)
 طبعة بيروت مصورة عن صعة الهندسنة ١٨٩٢م.

<sup>(</sup>٢) انظر (نسان العرب) لابن منظور ، طبعة دار المعارف ، القاهرة ،

هو ثمرة العملية العقلية، ونهاية الاجتهاد في الملفوظ والعبارة، أي الأحكام المستنبطة من المأثورات.

فإذا انتقلنا من إطار اللغة الى الإطار الاصطلاحى المعنى النص»، وجدتا أغلب الأصوليين لا يطلقونه على مطلق العبارة والملفؤظ، بل على ما بلغ منها فى التحديد والظهور مبلغ الحكم القاطع المتعين الذى لا يقبل الاحتمالات. فكأنهم خصصوه بالأحكام القطعيسة المستنبطة من العبارات، وليس بحطلق العبارات، فالجرجاني (٤٠٠ - ١٤١٢ هـ، ١٣٤٠ م) يعرفه قيقول: اللبارات، فالجرجاني (١٤١٠ على الظاهر لمعنى في المتكلم، وأنه: ما لا يحتمل إلا معنى واجدًا، وقيل: ما لا يحتمل التأويل. و(١٠).

أما التهانوي (١١٥٨هـ، ١٧٤٥ م) فإنه يورد المعاني الخسسة التي جاءت للصطلح «النص»، في عرف الأصوليين، وهي:

المعنى الأول: كل ملفوظ مفهوم المعنى من الكتاب والسنة، سواء كان ظاهرا،
 أو نصا، أو مفسرا، حقيقة أو مجازاً، عاماً أو خاصاً.

والمعنى الثاني: ما ذكره الشافعي، فإنه سمى الظاهر تصاً، والنص في اللّغة بمعنى الظهور.

والمعنى الثالث: وهو الأشهر، هو ما لا ينطرق إليه احتمال أصلا، لا على قرب ولا على بعد، كالخمسة، مثلاً، فإنه نص في صعناه لا يحتمل شيئًا آخر، فكلما كانت دلالته على معناه في هذه الدرجة مسى بالإضافة إلى معناه نصا.

والمعنى الرابع: ما لا يتطرق إليه احتمال مقبول يعضده دليل، أما الاحتمال الذي لا يعضده دليل فلا يخرج اللفظ عن كونه نصا.

والمعبني الخامس: الكتاب والسنة، أي ما يقابل الإجماع والقياس. . . . الله .

هُكِذَا تراوح سعتي "النص" ما بين: مطلق لفظ الكتاب والسنة، وما لا يتطرق

<sup>(</sup>أ) انظر (التعريفات). . . طبعة الفهاهرة سنة ١٩٣٨م.

<sup>(</sup>٢) انظر (كشاف اضطلاحات الغنون).

إليه احتمال مقبول يعضده دليل، من لفظهما، وما هو ظاهر من لفظهما، وما هو مفهوم المعنى من لفظهما، وأما المعنى الأشهر للنص فهو لفظ الكتاب والسنة الذي لا يتطرق إليه احتمال أصلا، لا على قرب ولا على بعده فهو نص أي ظاهر ومتعين في معناه، ولا يحتمل شيئًا آخر، كالحقائق المليموسة المتحققة، مثل عدد الخمسة، الذي لا يمكن أن يكون شيئًا آخر سوى هذا العدد.

فنحن هنا أمام معنى اللنص اليختص بما هو قطعي الثيوت، وقطعي الدلالة، في الثوابت التي لا يصيبها التحول ولا تغرض عليها الاحتمالات أصلا، لا من قريب ولا من بعيد.

تلك هي معاني صصطلح «للنص» عبد الأصوليين، من خواص مفكري الإسلام. . أما «العوام»، الذين علا صوتهم في حياتنا الفكرية، وخاصة منذ سيادة «التقليد» وتوقف «الاجتهاد»، وتراجع حضارتنا الإسلامية عن الخلق والإضافة والإبداع، فإنهم لم يكتفوا بإطلاق «النص» على كل ألفاظ ومأثورات وروايات الكتاب والسنة، وإنما أضافوا إلى «النص» الذي حجروا في وجوده أي اجتهاد كل ما كتب الأقدمون في مذاهب الإسلاميين، مجتهدين كان هؤلاء الأقدمون أم مقلدين! . . لقد حصوا الموتى بجهمة التفكير للاحياء، حتى ولو كان تفكيرهم هذا قد ارتبط بأحكام تخلفت شروط إعدمالها، أو بعادات تغيرت، أو بأعراف تبدلت . . ما هو كثير في الفروع المتعلقة بالمتغيرات الدنيوية في سياسة الدول وتنظيم المجتمعات وتبيية العمران.

وهكذا شباع ويشيع في الفكر «الإسلامي» ادعاه التناقض بين «النص» وبين «الاجتهاد» . . . وذاعت مقولة: «إنه لا اجتهاد مع النص» بتعميم وإطلاق . . تعميم في الغاية من «الاجتهاد» معني «النص» . . وتعميم في الغاية من «الاجتهاد» مع وجود النص» . . ختى لقد أصبحنا وكأننا أمام تناقض كامل وحاد . . فوجود «النص» يمنع ويلغى وجود «الاجتهاد» لا يتأتى إلا إذا انعلامت «النصوص»! .

فما هو موقف اللنهيج الإسلامي، في هذا الأمّر المشكلي، والبائغ الأثر في الحياة الفكرية لأمة الإسلام؟ ا بادئ ذي بده، قإن الاجتهاد .. كما أشرنا - هو بذل المجتهد - الذي يستجمع شروط الاجتهاد ـ وسعه، واستغراغه جهده في طلب المقصود، من جهة الاستدلال، ليحصل له ظن بحكم شرعي، وميدان هذا الاجتهاد هو فروع الشريعة، يستنبطها المجتهد من أصولها التي اكتملت في النصوص المقاسة، مبادئ وقواعد وأركانًا ضمها القرآن الكريم والسنة النبوية الثابتة، المبيئة والمفصلة لمجمل القرآن، والتي لها فيه معنى أو مبنى . ، فالاجتهاد، إذن، ليس بعيدًا عن النص، وليست غيبة النص شرطًا في وجوده، بل إنه لا مكان له إذا لم تكن هناك نصوص وليست غيبة النص شرطًا في وجوده، بل إنه لا مكان له إذا لم تكن هناك نصوص فالتناقض بينهما، واقتضاء وجود أحدهما نفي الآخر، ليس من بادى الرأى، كما يحسب الذين يرددون، بتعميم وإطلاق مقولة: «إنه لا اجتهاد مع النص»!

بل إنبا نقول إن العلاقة بين «النص" وبين "الاجتبهاد" هي علاقة التلازم والمصاحبة، دائمًا وأبدا، وبتعميم وإطلاق! . . ذلك لأنّ موقف المجتهد الإسلامي أمام النص الإسلامي، كتابًا وسنة، لا يعدو أن يكون واحدا من المواقف الآتية:

أ\_أن يكون النص اظنى الثبوت»، وهنا لا خلاف على ضرورة الاجتهاد في الثبوت اهذا النص. :

بِ أَنْ يَكُونَ النص «ظني الدلالة» . . وهنا لا خلاف على ضرورة الاجتهاد في «دلالة» هذا النص . .

ج ـ أنّ يكون النص "ظني الدلالة والشبوت"، وهنا لا خلاف على ضمرورة الاجتهاد في «دلالته وثبوته» كليهما. .

دأن يكون النص «قطعي الدلالة والثبوت»، وهذا هو الذي يحتاج الأمر معه إلى النف صيل الذي يرفع عن المنهج الإنسلامي خطأ وخطر المقولة التي تزعم أن وجوده يعني عدم الحاجة إلى الاجتهاد، بل عدم جواز هذا الاجتهاد.

ذلك أن وجود النص "قطعي الدلالة والثبوت" لا ينغني عن الاجتهاد، وإنما حقيقة الأمر هي تحديد «طبيعة» و«حدود» الاجتهاد اللازم مع هذا النص قطعي الدلالة والثبوت . .

فالاجتهاد في فهم النص لإنزال أحكامه منازلها هو أمر لا مناض منه مع أي نص من النصوص قطعية الدلالة: والثبوت.

والاجتهاد في المقارنة والموازنة بين هذا النشر وتظائره، المواددة في موضوعه،
 والموافقة أو المخالفة لمثاه أمر لا خلاف فيه

والاَبْتَهادَفَى استَناطِ الجَزْئياتِ واللهَ وي من النص، قطعى الدلالة والتبوت.
 يعني التلازم الضروري بين هذا النص وبين الأجنهاد.

لكن الأمر الذي أفار ويثيو الليس في هذا المقتاع إنما جناء من عدم التبع بييز بين الينضوض المدينية التي تعلقت بالثوابت الدينية، وتلك التي تعلقت بالمتخيرات من الفزوع المتنبع ية، فقى النصوص التي تعلقت بالثوابث الدينية ـ من عقيدة وشريعة ، في عِلْوج عِالم الخِيبِ. . ويشعائر العبادات، والأمور التعبيدية التي استأثر الله، سنيحاثه وتعالى ديعلم حكمتهاء ومن ثوابت الواجيات والحقوق والمعاملات الدنيوية ـ كتمقاطيد الشريعة وقواجدها وحدودها .. في فثال هذَّه النصوص يقف نطاق الاجتهاد عندالفهم واستنباط الفروغ وربطها بالأصول والمفاونة والترجيج وتحرير الأحكام. . قالاجمتهاد قائم، حتى مع هذه التصوص، قطعية الدلالة والثبوت، والمتعلقة بالثوابت، لكنه لا يُتعدى فيها ومعها هذه الحدود، إن الأحكام المستخرجة، بالاجتهاد، من الدلالات القطعية لهذه النصوص القطعية الثبوت، لا ينجوز تغييرها ولا تجاوزها أو استبدالها، بدعوي جواز الاجتهاد قيها أو تعبها، لأنَّ الانجتهاد في هذه النصوص ومعها عم فيامه ووجوده ولزومه ـ لا يجوزُ أن يتعدى حدودة، حدود القهم والاستنباط والتفريع والترجيح والتحوير، ومحظور عليه التغيير أو التعطيل أو التجاوز أو الاستبدالي، وليس هذا الحَجْر إسلامي، على العقل المسلم المجتنهد، وإلما لأن هذه التصوص بعد مجيئها قطعية الدلالة والثيونت إما أنها تعلقت ابتوابت الدينية أوجنيوية قلا يجوز تجاوز أحكامها أو تغييرها أو تعطيلها أو استيدالها، وإلا خرج الأمر عن الاجتهاد في الدين إلى النسخ الدين؟! ﴿ وَإِمَّا اللَّهُمَّا تَعَلَّقِتِ بِالسِّمِعِياتِ الغيبِيةِ وَالْأَحِكَامُ وَالْشَعَائِرِ التعبدية ، التي لا يستقل العقل الإنساني بإدراك الحكمة منها والعلة الغاتية وراءهاء قلا بدفيها من النِيقُوفَ عَنْدُهُ لالآت النَّصِي ، وإلَّا دخلتا في إطار «العيث» الذي لا يجوز أن يسنمي الجثهادة بحال مِنْ الأجوالي.

أنما النصوص، قطعية الدلالة والثيبوت، والتي تعلقت بأمور هي هن المفروع. ١٠٠ الدنيوية، ومن المتغيرات فيها، والمعللة بعلة غائية، فتلك هي التي يثير الموقف منها الليس الذي تعالجه الآن . . وفي اعتقادي أنّ هذا اللبس قائم في نطاق «عوام الفكر الإسلامي» وحدهم، لأنه ـ كما سنري ـ ليس له منطق أو حجة أو أساس .

# فالنصوص الدنيوية التى جاءت بها الرسالة لتحقيق مصالح العباد، فى فروع المتغيرات الدنيوية المست كما تشهد بذلك بداهة الفطرة ليست مرادة لذاتها وإنما هى مرادة لعللها وغاياتها ومقاصدها ، وهى تحقيق مصالح العباد . فهى أى أحكامها المستنبطة منها تدور مع هذه العلة الغانية المصلحة وجودا وعدما ويشهد على ذلك اتفاق أهل الاختصاص فى فكرنا الإسلامي على ضرورة الاجتهاد مع الأحكام التي ارتبطت بعلة تغيرت أو بعادة تبدلت أو بعرف تطور ، حتى ولو كانت هذه الأحكام مستندة إلى نص ، وتم عليها إجماع فى العصر الذي سبق تغير العلة وتبدل العادة ونظير العرف . . فوجود النص لم يمنع من الاجتهاد الذي يشمر خكما جديدا ، يحقق المصلحة ، التي في الغاية من هذا النص المتعلق بالتغيرات طرحه وجود هذه النصوص المتعلق بالتوايت ليس حكما جديدا ، يحقق المصلحة ، التي في الغاية من هذا النص المتعلق بالتوايت ليس حكما وجود هذه النصوص ، بل مرجعه حكمها وغاياتها والمصالح التي هرجاءت لها .

وهذا هام جدائي هذه القضية .. إن الاجتهاد مع وجود هذا النص، قطعى الدلالة والثبوت، المتعلق بالمتغيرات من الفروع الدنيوية: . ليس معناه الاجتهاد الذي يرفع وجود النص، بل وليس معناه الاجتهاد الذي يرفع وجود النص، بل وليس معناه الاجتهاد الذي يرفع الحكم المستبط من هذا النص رفعا دائما ومؤبدا، فهو اجتهاد لا يتجاوز النص، وإنحا يتجاوز الحكم المستبط منه ، وهذا التجاوز للحكم ليس موقفا دائما أبديا . لأن حقيقة الاجتهاد هنا هي اجتهاد في مدى توافر الشروط اللازمة لإعمال هذا الحكم المستبط من هذا النص، على النحو الذي يحقق حكمته وعلته والمصلحة المبتغاة منه . . فإذا توفرت الشروط ، فلا تجاوز للحكم، وإذا لم تتوافر أثمر الاجتهاد حكما جديدا، دون أن يلغى النص ويعدمته، ودون أن يلغى الحكم الذي تجاوزه إلغاء دائما، قباذا عادت يلغى النص ويعدمته، ودون أن يلغى الحكم الذي تجاوزه إلغاء دائما، قباذا عادت الحكم الجديد، لافتقاره .. قي هذه الحالة . إلى ذات الحكم، بعد تجاوزه و وتجاوز عن الحكم الجديد، لافتقاره .. قي هذه الحالة . إلى شروط إعمال النصوص وأحكامها، وجوهره .. في هذه القضية .. هو الاجتهاد في شروط إعمال النصوص وأحكامها،

وليس والحالة هذه بديلا للنصوص يرفعها أو يلقيها .. بل ولا تجاوزا دائما لأحكامها، قالحكم المجمع عليه، والمؤسس إجماعه على نص قطعي الدلالة والثيوت، إذا كان متعلقا بعلة غائية تبدلت أو بعادة تغيرت أو بعرف تطور .. أي إذا لم يعد محققا للمقصد منه .. وهو المصلحة .. فلا بد من الاجتهاد فيه ومعه، اجتهاد أي يثمر حكما جديدا، يحقق «المقصد المضلحة» . . فإذا عادت العلة الأولى، أو العادة القبليمة ، فكانت المصلحة متحققة بالحكم القديم ، عاد الاجتهاد إليه من جديد، كل ذلك، والنص قائم، نتلوه، ونتعبد بتلاوته، لأن عمله وإعماله قائم أيدا . . غاية الأمر أن قبام عمله إنما يكون إذا استعرنا تعبير الفلاسفة - "بالقعل" أجانا، و«بالقوة» أحيانا أخرى . . ففعله الحكمي - البيرز» إذا تحققت المصلحة أحيانا، و«بالقوة» أحيانا أخرى . . ففعله الحكمي - البيرز» إذا تحققت المصلحة بحكمه ، و لايكمن أذا تخلفت شروط إعماله على النحو الذي يحقق هذه المصلحة ، فإذا عادت هذه الشروط الرز» فعله الحكمي من جديد . . فالنص قائم أبدا، والحكم متراوح بين «التنفيذ» والوقف التنفيذ» ، دون تجاوز دائم أو إلغاء! .

تلك هي العلاقة بين «النص» وبين «الاجتهاد» في تصور المنهج الإسلامي . . علاقة الثلازم والتلاحم، حتى لقد نسجت خيوطهما في نسيج واحد، على النحو الذي رأيناه، والذي ينفى شبهة التقابل والتعارض والتناقض التي شاعت وتشيع مقولتها . \*لا اجتهاد مع النص» . على ألسنة، وفي كتابات «عوام المشقفين» المسلمين! .

#### 张 珞 法

وإذا نحن شئنا أن نضرب الأمثال على أن هذا هو التصور الأدق لمنهج الإسلام في هذه القضية ، فإن لدينا منها الكثير ، وفي الوقوف عند ما هو «قطعي الدلالة» من هذه الأمثال ما يكفي في هذا المقام ؛

\* لقد كان نصيب "المؤلفة قلوبهم" من "الصدقات" سهما حدده النص القرآني؛ باعتبار أن حكمه: فريضة فرضها الله ﴿إِنَّمَا الصَّدَفَاتُ للْفُقْرَاءُ وَالْمَسَاكِينَ وَالْعَامِلِينَ عليها وَالْمُؤْلِّفَةَ قُلُوبِهُم وَفِي الرَّقَابِ وَالْعَارِمِينَ وَفِي سبيلِ الله وَإِبْنَ السبيلِ فريضةً مَن الله وَاللهُ عَلِيمٌ حكيمٌ ﴾ (التوبة: ٦٠).

لكن عمر بن الخطاب، رضي الله عنه، اجتهد مع وجود هذا النص القرآني، القطعي الدلالة والتبوت، والذي قام الإجماع على تطبيق حكمه من النبي، صلى الله عليه وسلم، والصحابة طوال عهدي النبي والصديق، باعتبار هذا الحكم المتضوص عليه في القرآن: قريضة فرضها الله، اجتهد عمر بن الخطاب في هذا الحكم المجمع عليه، مع وجود النص القرآني القطعي الدلالة والثبوت فيه . . عندما تخلفت شروط إعمال حكم هذا النص، فلم يعد ضعف المسلمين، الذي يدعوهم إلى تألف قلوب المشركين والمنافقين قائمناء فبعد أن كان الحكم دائر الغي وجوده مع العلة الغائية الموجودة، عاد فدار إلى الوقف عندما انعدمت العلة الغائية . . لكن . . . وهل يعني هذا الاجتهاد العيميزي إلغاء النص؟ . . لم يحدث هذا، ولم يقل به إنسان. . فلقد ظل النص أية قرآنية تتلي ويتعبد السلسون بتلاوتها، حتى بعد وقف إعبمال الحكم المأخوذ منهاء كبما ظلت كل الآيات القرآئية المنسوخة الأحكام المستمدة منها جزءا خالدا في القرآن الكريم\_ولم يزعم انسخ التلاوة في القرآن إلا ضحايا تشكيك الباطنية والإسرائيليات في كتاب الله. . وهل يعني هذا الاجتهاد العمري وقف إعمال هذا الحكم دائما وأبدا؟ . . كلا. . فلو وجد الحاكم الملم، في أي زمان وفي أي مكان، أن مصلحة الأمة تقتضي تألف قلوب الأعداء بسهم من الصدقات، فسيكون اجتهادا جديدا يعيد حكم هذا النص إلى الإعمال. ويخرجه من االعمل بالقوة الكمون\_إلى االعمل بالفعل\_البروز\_أي يخرجه من «حكم موقوف التنفيذ» إلى «حكم: واجب النفاذ»!.

إن هذه النصوص التي تتعلق أحكامها ابالتنظيم الإسلامي الحركة الواقع الإسلامي الحركة الواقع الإسلامي الدفي فروع المتغيرات البنيوية استظل دائما وأبدا تدور مع علتها وحكمتها وهذه وحكمتها وهذه العباد وحدود العملية وهذه هي معاني وحدود الاجتهاد فيها ومعها . .

\* ومُوقَفَ عمر بن الخطاب من إعمال حكم حد السرقة في عام الرمادة، مثل هو الآخر في هذا المقام. . فعندما تخلفت الشروط الاجتماعية العامة الإقامة حد السرقة بسبب المجاعة \_ أوقف عمر إقامة هذا الحد، المنصوص عليه في الآيات القرآنية القطعية الدلالة واللبوت، ﴿ والسّارق والسّارقة فاقطعوا أيديهما جزاء بما كسبا نكالاً من الله والله عزيز حكيم ﴾ (المائدة ١٨٨)، لقد رأى عمر أن تخلف

«الشروط الاجتماعية» لإعمال حكم هذا النص يُعِبُّ تُوفر «الشروط الفرردية» لإعساله. . ولم يقل أحد: إن هذا الاجتهاد قد عني تجاوز النص، ولا أنه قد تجاوز الحد المأخوذ منه تجاوزا مطلقا ودائما. . فعندما تجاوز المجتمع حالة المجاعة ، وتوافرت االشروط الاجتماعية؛ لإقامة حد السرقة، عادت الدولة الإسلامية إلى

\* و«الصوافي». الأرض التي استصفتها الدولة الإسلامية لبيت مال المسلمين.. والتي كانت عبلوكة لأغداء الفتح الإبسلامي في البلاد التي فتحت عنوة، ثم فتلوا أو فروا أو ظلوا على مناوأتهم للدولة بالجرب. . أو كانت عملوكة لجهاز الدولة المعادية فأزالتها الفتوخات\_هذه الأرض\_الصوافي\_كانت "واقعا جديدا" اجتهد السلمون، على عهد عمر، فاستصفوها، لبيت المال ملكيتها ومنفعتها للأمة... وظل هذا حكما مجمعا عليه طوال عهد عمر، فلما كان عهد عثمان بن عفان، رضي الله عنه، اجتهد في ﴿إقطاع المساحات من هذه الصوافي لنفر من المسلمين، واستمر ذلك حكما معمولاً به طوال عهده . . فلما حكم على بن أبي طالب، رضي الله عنه، اجتهد فعاد إلى إعمال الحكم الذي كان قائما على عهد عمر، وتجاوز الحكم اللذي أعمله عشمان . . كل ذلك ، وفي كل الحالات، دورانا مع علة الحكم - «المقاصند - المصالح» - كما رآها كل واحد - توراثا مع هذه العلة الخائبة وجودا وعدما.

\* والقصنة الشبهيرة للاجتهاد العنمزي مع الأرض المفتوحة ، بمصر والشام وسواد العراق. . هي الأخرى شاهد جي على هذا المعنى الذي نقدمه ونؤ كده للعلاقة بين النص الواالاجتهادا..

لقد كانت السنة النيوية، كنما تمثلت في «عمل الرسول" صلى الله عليه وسلم، المتمثل في توزيع غنائم خيير ، بعد فتحها (سنة ٧هـ) ، تقضي بثوزيع أربعة أخماس الأرض المفتوحة على مقاتلة جيش الفتنح، وانعقد الإجتماع على هذه السنة، فلم يخالفها أو يجتهد معها أحد، على عهد النبي وخلاِّل عهد الضديق. . فلما فتح الله على المسلمين فارس والشام ومصر ، على عهد عسر بن الخطاب ، وفيها من الأرض، الأوهية الكبري للانهار العظمي: النيل، ويردي، ودجلة والفرات، طلب مقاتلة جيوش الفتوج من أمير المؤمنين عمر بن الخطاب إعمال السنة ، التى تأسس عليها إجماع المسلمين ، وتوزيع أربعة أخماس سواد الغراق وأرض مصر والشام على الفاتحين . وهنا رأى عمر أن المصلحة علة الحكم التى اقتضت التوزيع عنذ فتح خيبر ، قد تبدلت أمام وضع هذا الفتح الجديد ، وأن المقام يتطلب الجنهاذا جديد الاستنباط حكم يحقق هذه المصلحة التى استجدت . فوفض الالتزام بحرقية «سنة توزيع أرض خيبرا - لأنها سنة موضوعها فروع المتغيرات الدنيوية ، لا الشوابت الدينية أو ثوابت المعام الات ، ولأن للعقل في تحديد علة حكمها مدخلا ، فليست من الأمور الغيبة أو التعبلية - وطلب عمر من أهل الرأى في الدؤلة الإسلامية الاجتهاد ، مع وجود هذه «السنة العملية» ، التي سيق وانعقد عليها الإجماع في عهدى النبي والصديق .

وشهد المجتمع الإسلامي، يومئذ، حوارا واسع النطاق عميق الأبعاد بل لا تبالغ إذا قلنا إنه شهد تدافعا فكريا خصبا يزهو به المنهج الإسلامي وتتيه به التجربة الإسلامية في سياسة الدولة والمجتمع - وبخاصة إذا أدخلنا في الاعتبار عامل التاريخ، في قدمه، وطبيعة المجتمع، في حداثة عهد الناس بالإسلام. .

كانت أغلبية المسلمين، يومئذ، مقاتلين في جيش الفتح، وكان توزيعه أربعة أخماس هذه الأرض هو مطلب أغلبيتهم . . ويعبارة أبي يوسف (١١٣هـ، ١٩٨هـ، ١٩٨ م. . فرأى عامِتهم أن يقسمه . . \* . . وكان في الداعين إلى القسمة نفر من كبار الصحابة ، مثل بلال بن رباح ، وعبد الرحمن بن عوف ، والزبير ابن العوام . . وكان منطقهم هو منطق من يدعو إلى إعتمال حكم المئة النبوية ، وبعبارة الزبير بن العوام عند فتح مصر - فلقد طلب من قائد الفتح عمرو بن العاص قسم رسول المله صلى الله عليه وسلم ، خيبر ، . \* . . بل لقد اشتد نفر من كبار الصحابة على عشر بن الخطاب وألحوا في هذا الموضوع . . وبعبارة أبي يوسف : فلقد كان أشد الناس عليه في ذلك الزبير بن العوام وبلال بن رباح . . حتى لقد كان غير يستجير بالناس من شدة بلال في هذا المتوام وبلال بن رباح . . حتى لقد كان عمر يستجير بالناس من شدة بلال في هذا المتدافع الفكرى المجتدم! . .

وبيصيرة ضاحب الاجتهاد، الذي كثيرا شائزل الوحي مؤيدا له، على عهد ١٠٥

النبي، صلى الله عليه وسلم. . ويعبقرية رجل الدولة، والخليفة الذي تجسد فيه عدل الإسلام، وقف عمر ـ مع نفر من الصحابة؛ عثمان وطلحة وعبد الله بن عمر \_يطلب الاجتهاد الجديد لحكم جديد، دون تحرج من وجود اسنة عملية» تأسس عليها إجماع في أمر سابق ومماثل . . وتقدم إلى مخالفيه ، وإلى هيئة التحكيم التي ارتضاها فرقاء الخلاف في هذا الأمر . . تقدم إليهم فعرض الوقائع الجديدة التي دعته إلى طلب الاجتهاد في هذًا الأمر من جديد. . قال لمخالفيه عن طلبهم قسم الأرض المفتوحة : "ما هذا برأى. . ولست أرى ذلك. . إنه لم يبق شيء يفتح بعد أرض كسرى، ووالله لا يفتح بعدُّ بلد فيكون فيه كبير نيَّل ــ (أي كبير نفع) ــ، بل عسى أنْ يكونْ كلاً \_ (عبثًا) \_ على المسلمين، فإذا قسمت أرض العراق بعلوجها، وأرض البسام بعلوجها ؛ فما يسديه الثغور؟ وما يكون للفرية والأرامل بهذا البلد - (المدينة) ـ وبغيره من أرض الشام والعراق؟ . . . لقد غنمنا الله أموالهم وأرضهم وعلوجهم، فيقسمت ماغنموا من أموال بيين أهله . . وقيا رأيت أن أحسس ـ (أوقف) ـ الأرضين بعلوجها، وأضع عليهم فيها الخراج، وفي رقابهم الجزية يؤدونها فينًا للمسلمين، المقاتلة والذرية ولمن يأتي من بعدهم، أزأيتم هذه الشغبور، لا بدلها من (رجال يلزم ونها . أرأيتم هذه المدن العظام، كالشيام والجزيرة، والكوفة والبصرة ومصر)، لا يد لها من أن تشحن بالجيوش وإدرار العطاء عليهم، فمن أبن يعظى هؤلاء إذا قسمت الأرضين والعلوج؟! . . إذن أترك من بعدكم من المسلمين لا شيء لهم؟!! . . كيف أقسمه لكم، وأدع من يأتي يغير 

قدم عمر الحيثيات الواقع الجديد، التي تمثلت في: كون هذه الأرض هي أعظم مصادر الشروة في الدولة الإسلامية. وقيام الدولة، في عهده، على نُحو غير مسبوق في عهدى النبي والصديق. الأمر الذي يستدعي تدبير الموارد الكبيرة الدائمة كي ينفق منها على المصارف الكثيرة الدائمة، من جهاق الدولة، وجيش منظم في الديوان، وتُعور كثيرة لا بد وأن تشمن بالحاميات المرابطة فينها. في منظم في الديوان، وتُعور كثيرة لا بد وأن تشمن بالحاميات المرابطة فينها. في أيضاً من فالحيث القروة في الأمة؟! من عماد الشروة في الأمة؟! من عماد الشروة في الأمة؟! من عماد الشروة هي للأرامل والبتامي، الذين لا أحد لهم في هذا الجيش؟! من الحيرا، فهذه الشروة هي للأمة المسلمة، بأجيالها

المتعاقبة \_بحكم استخلاف الله الإنسان في الأموال \_ وليست لهذا الجيل القائم، فضلاً عن أن تكون للجيش الفاتح من أبناء هذا الجيل!

قدم عمر هذه الطبئيات! ، في مواجهة «حيثيات» مخالفيه ، الذين كانوا يقولون له متكرين ومستنكرين \_ : «أتقف ما أفاء الله علينا بأسيافنا على قوم لم يحضروا ولم يستشهدوا؟! ولأبناء أبنائهم ولم يحضروا؟! . . » .

ثم انتقل عمر بهذا الحوار إلى المستوى المنظم، فياحتكم الجميع إلى "هيئة تحكيم". «.. فأرسل عمر إلى عشرة من الأنصار، خمسة من الأوس وخمسة من الخزرج، من كبرائهم وأشرافهم (وذلك بعد اأن استشار المهاجرين الأولين، فاختلفوا"..) وفاجتمعوا ... وقال لهم: "إنى لم أزعجكم إلا لأن تشتركوا في أمانتي فيما حملت من أموركم، فإني واحد كأحدكم، وأنتم اليوم تقرون بالحق، خالفني من خالفني، ووافقني من وافقني، ولست أريد أن تتبعوا هذا الذي هو هواي، معكم من الله كتاب ينطق بالحق، فوالله لئن كنت نطقت بأمر أريده ما أريد هو إلا الحق. . "..

هنا نجد أنفسنا أمام منهج الإسلام في الاجتهاد . . فعمر أمير المؤمنين - هو من أعلام المجتهدين - وإن يكن أعلام المجتهدين - لكنه - كحاكم - وسع اجتهاده - هو واحد من المجتهدين - وإن يكن رأس سلطة التنفيذ . . فهو يطلب من «هيشة التحكيم» أن تنظر في «حيشيات» وحجج وبينات فريقي النزاع الفكري ، دون اتباع لرأى الخليفة ؛ فكتاب الله ، الناطق بالحق ، هو الأولى بالاتباع! . . .

ولقد نظرت اهيئة التحكيم في الأمر، فصوبت اجتهاد عمر ومن معه في وجود السنة العملية المتمثلة في قسم أرض خيبر وقالوا له: الرأى رأيك، فنعم ما قلت ورأيت. . \* وعند ذلك كتب عمر إلى قادة جيوش الفتح بهذا الاجتهاد الجديد. . كتب إلى سعد بن أبي وقاص في المشرق :

"أما بعد، فقد بلغني كتابك، تذكر فيه أن الناس سألوك أن تقسم بينهم مغاغهم، وما أفاء الله عليهم، فإذا أتاك كتابي هذا فانظر: ما أجلب الناس عليك به إلى المعسكر من كراع ومال، فاقسمه بين من حضر من المسلمين، واترك الأرضين والأنهار لعمالها، ليكون ذلك في أعطيات المسلمين، فإنك إن قسمتها بين من حضر لم يكن لمن بعدهم شيء . ".

وكتب إلى عمرو بن العاص في مصر، بخصوص قسم أرضها: ١٠. أن دعها حستى يغنزو منها حسبل الحسلة (أى الجنين في بطن أمه كناية عن الأجيال القادمة!). . . \* ويعلق أبو عسبيد القاسم بن سلام (١٥٧ - ٢٢٤ هـ ، ٤٧٧ م ٨٣٨م) على هذ النص، فيقول: \*أراه أراد أن تكون فيشًا موقوقاً للمسلمين ما تناسلوا، يوثه قرن عن قرن (أى جيل عن جيل!). . . \*(١).

ومرة أخرى، ننبه على أن ميدان هذا الاجتهاد إلما كان: «شروط عمل حكم النص»، ومدى تحقيق حكمه للمصلحة في هذا الواقع الجديد... ولو عرض للمسلمين في عهد عمر أو بعد عهد عمر، اليوم أو في المستقبل، واقع ووقاتع تتحقق فيها المصلحة "بسنة قسم أرض خيبر»، لكان الواجب هو إعمال حكمها، وقسم الأرض بين المقاتلين.، فتلك أحكام معللة، ومتعلقة بالمتغيرات الدئيوية، تدور مع عللها وجدوداً وعدماً... والعدوة وثقي بين نصبوصها وبين الاجتهاد. (٢).

\* وزواج المسلم من الكتابية: رخصة مباحة أحلها الله، سبحانه وتعالى، ونزل بذلك القرآن الكريم: ﴿ البُوم أحل لكم الطّيبات وطعام الدين أُوتُوا الكتاب حلَّ لكم وظعامكُم حلَّ لهم والمحصنات من المؤمنات والمحصنات من الدين أوتوا الكتاب من قبلكم إذا آتيتموهن أجورهن محصنين غير مسافحين ولا متخذى أخدان ومن يكفّر بالإيمان فقد حبط عملة وهو في الآخرة من الخاسرين ﴾ (المائدة: ٥).

لكن واقعًا جديدًا أعقب انساع نطاق الفنوحات على عهد عمر بن الخطاب، كثرت فيه أعداد الكتابيات في إطار الدولة ورجحت فيه كفة ميزاتهم - كزوجات على يدويات شبه الجزيرة اللاتي تغلب الحشونة على الكثيرات منهن، ولاحت فيه مخاطرهن على الجماعة العربية المسلمة، التي تمثل، القوة الضاربة للدولة والكتسة

 <sup>(</sup>١) أبو يوسف (كتاب الجراج) ص ٢٣ ـ ٣٧ ـ ٣٥ طبعة القاهرة سنة ١٥٣١هـ. وأبو عبيد انفاسم بن سالام
 (كتاب الأموال) ص ١٣٦ طبعة دار الشروق . الفاهرة سنة ١٩٨٩م.

<sup>(</sup>٢) من الناس من يرى أن قسم النبى، صلى الله عليه وسلم، أرض خيبر إنما هو على سبيل الجواز، لا الرجوب، بشليل أنه قد فتح مكة عنوة ولم يقسمها بين الفاتحين، وهذا الرأى يتجاهل الفارق بين سكة وخيبر، فجكة لم تقسم لأنها حرم الله، لا غلك، حتى تقسم بين الفاتحين، بل إن إيجار مساكلها حرام، لعدم جواز ملكيتها كحرم للأمة جمعاه.

الحامية لدعوة الإسلام. . وهنا اجتهد عمر، فنصح وحبذ دون أن يجرُّم ألا بتزوج السلم بالكتابية، وذلك "مخافة أن يدع المسلمون المسلمات إلى الكتابيات. . ومخافة نفوذهن على الولاة وأضحاب السلطان في الدولة، ومخافة تأثيرهن على

نعم، لقد صنع عمر ذلك . . فيروى الطيري عن سعيد بن جيير قوله: "بعث عمر بن الخطاب إلى حليفة، بعد أن ولاه المدائن، وكثرت المسلمات: إنه قد بلغني أنك تزوجت امرأة من أهل «المدائن»، من أهل الكتاب، فطلقها! . . فكتب إليه ٥- ذيفة»: لا أفعل حتى تخبرني: أحلال؟ أم حرام؟ وما أردت بذلك؟.. فكتب إليه عمر : لا، بل حلال، ولكن في نساء الأعاجم خلابة، فإن أقبلتم عليهن غلبنكم على نسائكم! . . فقال حذيفة: الآن . . فطلقها . . . ١٠٥٠ .

لقد اجتهد عمر فقال بــ فكر لغة \* ما رخصه القرآن وتحدث عته في سياق الطيبات المهاحة، وذلك لعلة جدت ومصلحة بدت، ومحاطر لم تكن قائمة عندما نزل النص القرآني: . . وكما سبقت إشارتنا، فإن هذا الابعتهاد لا يتجاوز النص، ولا يلغي حكمه على نحو دائم، وإنما هو قائم يتلي، وحكمه الموجود بالقوة، يعود إلى الإعمال مرة أخرى إذا عادت علته، وبدت المصلحة المبتغاة منه، بزوال المضار التي طرأت، والتي لأجلها كان الاجتهاد الجديد لعمر بن الخطاب(٢).

\* وكانت السنة النبوية في «الطلاق بلفظ الثلاث؛ قضيه طلقة واحدة . . . وقام على هذه السنة النبوية الجماع الصحابة؛ في عهد الرسول، صلى الله عليه وسلم، وفي عهد أبي بكر وسنتين من حكم عمر . . . فلما رأي إفراط الناس في «الطلاق بلفظ الثلاث، أراد أن يصدهم عن ذلك بالتشديد عليهم فيه، فكان احتهاده الذي جعله يمضى «الطلاق بلفظ الثلاث» ثلاث طلقات، وعلل اجتهاده هذا بقوله: «إذ الناس قيد استعجلوا في أمر كاتت لهم فيه أناة، فلو أمضيناه عليهم ، فأضضاه عليهم. . . ا<sup>(۳)</sup>. .

<sup>(</sup>١) (فتاري وأقضية عمر بن اخطاب) ص١٢٨٠ ٢٢٧ . جمع وتحقيق محمد عبد العزيز الهلاوي. طبعة الفاهرة سنة ١٩٨٥م. و(تاريخ الطبوي) ج٣ص٧٥ ـ حوادث سنة ١٤ هـ.

<sup>(</sup>٣) وحنى لو وافقنا البعض على أنَّ فعل عصر هنا نيس إكراهة المباج». وإنما هو انقبيد المباح - وهو حقه التحاكنم . . . . فإن هنذا التقييد للمباج هو ، أيضًا ، اجتهاد جديد في نوافر شروط أعمال ألحكم المستخرج من النص - والذي يرخص ويبيع الزواج بالكتابيات -(٣) (فتاوي وأفضية عمر بن الخطاب) ص١٤٢ / ١٤٣٠ .

والأمر الذي يؤكد أن اجتهاد عمر في هذا المفام وما منائله من كل اجتهاد مع النص لا يلغي النص فيعدمه، ولا يلغي حكمه على نحو ذائم. . وإنما هو إدارة للحكم مع العلة الغائية وجوداً وعدما، على النحو الذي يبقى النص قائماً يتعبد به المسلم، ويدخل بحكمه دائرة الكمون، فإذا عادت علته والمصلحة منه إلى المسلم، ويدخل بحكمه دائرة الكمون، فإذا عادت علته والمصلحة منه إلى الوجود عاد الحكم إلى البروز، والإعمال. . . الأمر الذي يؤكد هذا المعنى الذي نلخ على تأكيده أن شيخ الإسلام ابن تيمية (٦٦١ - ٧٢٨ هـ، ١٦٦٣ – ١٣٢٨) عندما رأى أن اجتهاد عبر بإمضاء الطلاق بلفظ الثلاث، ثلاث طلقات، قد أصبح عاملاً من عوامل شيوع النمزة في الأمنرة المسلمة، وكثرة التفريق بين الزوج عاملاً من عوامل شيوع النمزة في الأمنرة المسلمين لعدة قرون، فأفتى بالعودة في اجتهاد غير، الذي انعقد عليه عمل جمهور المسلمين لعدة قرون، فأفتى بالعودة في الجهاد غير، الذي انعقد عليه عمل جمهور المسلمين لعدة قرون، فأفتى بالعودة إلى ما كان عليه العمل في عهدى النبي، صلى الله عليه وسلم، وأبى يكثر والسنتين الأوليين من حكم عنهر بن الخطاب . . . فكان اجتهاده، هو الآخر، إدارة للحكم مع علمة وجوذا وعدماً . . . وليس في الحق تخطئة لاجتهاد عمر ، كما قد يظن . . . فعان اجتهاده، هو الآخر، إدارة للحكم مع علته وجوذا وعدماً . . . وليس في الحق تخطئة لاجتهاد عمر ، كما قد يظن . . . فعان احتهاد عمر ، كما قد يظن . . . فعان احتهاد عمر ، كما قد يظن . . . فعان احتهاد عمر ، كما قد يظن . . . فعان احتهاد عمر ، كما قد يظن . . . فعان احتهاد عمر ، كما قد يظن . . . فعان احتهاد عمر ، كما قد يظن . . . فعان احتهاد عمر ، كما قد يظن . . . ويس عليه وحوذا وعدماً . . . ويس عليه وحوذا وعدماً . . ويس عليه وحوذا وعدماً . . ويس عليه وحوذ الحدود . . ويس عليه وحوذ الحدود المنافع ا

\* وكان "عدد الضرب" في "حد شرب الجمر" - اللي نص عليه القرآن قد بيئته السنة النبوية، فحددته بالعدد أربعين . . . وفي الحديث الشريف "عن أنس بن مالك، عن النبي، صلى الله عليه وسلم، أنه أتى برجل قد شرب الخمر فضربه بجريدتين نحو الأربعين. (١) وفعله أبو يكر. . . . .

فنحن، هذا، أمام اسنة علملينة ، غثلت في فعل الرسول، صلى البله عليه وسلم، قام عليها إجماع على عهدى النبي والصديق. . . فلما جاء عمر وجد أن المصلحة تقتضي تشديد العقوية بزيادة «عند الضرب» في حد الشرب، فدعا أهل الاجتهاد إلى الشورى في هذا الأمر – مع وجود السنة والإجماع السابقين فيه يروى ذلك أنس بن مالك، إكمالاً للحديث الذي أوردنا يعضه، فيقول: ٥٠. . فلما كان عمر، استشار الناس، فقال عبد الرحمن بن عوف: كأخف الخدود، قمانين، فأم به عني المناس، فقال عبد الرحمن بن عوف: كأخف الخدود، قمانين، فأم به عني المناس،

أما الإمام مالك، فإنه يروى في (الموطأ) ذات المعنى بلفظ أخر ووقائع أخرى.

<sup>(</sup>١) وكلمة الحجوء لأتنفى التحديب فالتحوا: المثل والقدار.

<sup>(</sup>۲) رواه الترمذي .

يقول: هعن ثور بن زيد الديلي أن عمر بن الخطاب استشار في الخمر يشربها الرجل؟ فقال له على بن أبي طالب: لرى أن تجلده تضانين، فإنه إذا شوب سكو، وإذا سكر هذي، وإذا هذي إفترى. . . فجلد عمر في الخمر ثمانين . . . .

إنه اجتهاد جديد، دعت إليه مصلحة استجدت. ومن المكن أن تدعو مصلحة مستجدة إلى العودة إلى الحكم السابق، أو إلى حكم متميز عن كلا الحكمين، قالمعيار هو العلة والحكمة التي يدور معها الحكم وجوداً وعدماً . . وإن شنتا الدقة فهو يدور معه ابروزاً وإعمالاً » أو اكمونا وإيقافا أى التنفيذا الوقف تنفيذ الله . .

\* وكانت الجزية حكمًا شرعيًا، ثبت بالكتاب والسنة والإجماع على الكتابيين الذين يطيقون حمل البسلاح، إذا رأت الدولة ألا تشركهم في الجندية، حفاظًا على الأمن والمصلحة، أو رغبوا هم في ذلك. ولقد كان التطبيق الأوسع لحكمها من خصوصيات عهد عمر بن الخطاب، لكثرة الكتابيين بعد الفتوحات الكبرى ويومئذ اجتهد عمر في تحديد مقدارها، فتراوح وفق القدرة المالية ما بين ثمانية وأربعين، أو أثنى عشر دوهمًا على كل كتابي مستجمع لشروطها.

فلما أراد عمر أخذ الجزية من نصارى بنى تغلب، قبل له: إنهم عرب، وقد أعلنوا نقورهم \_ كعرب \_ من دفع الجزية، وألمحوا إلى أن فرضها عليهم سيغير من ولائهم الذى محضوه للدولة العربية \_ رغم الاختلاف فى الدين . . . . وهنا اجتهد عمر، كى يحقق المصلحة السياسية ، ويحول بين فريق من الرعبة وبين أن يكون ولاؤه للعدو الخنارجي . . اجتهد فأسقط اسم الجزية ومقدارها عن نصارى بلى تغلب وفرض عليهم ضرية بدلاً منها! . .

وبقيت نصوص الحزية، وبقى حكمها، عاميلاً حيث يحقق علته وحكمته والمصلحة منه. . . وموقوفًا إذا كان الضور للحقق-لا المصلحة-هو تتبجة إعماله! ، ،

\* وكاتب السنة النبوية ـ القولية والعملية ـ قد عدلت عن اتسعير السلع ، حتى عندما غلت أسعارها ، واشتكلى من غلائها الناس إلى الرسول ، صلى الله عليه وسلم ، فعن أنس بن طالك قال : اغلا السعر على عهد رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، فقالوا : يا رسول الله لو سعرت لنا؟ فقال : إن الله هو اخالق القابض الباسط وسلم ، فقالوا : يا رسول الله لو سعرت لنا؟ فقال : إن الله هو اخالق القابض الباسط وسلم ،

الرازق المسعَّر، وإنّى لأرجو أن ألقى الله ولا يطلبني أحد بمظلمة ظلمتها إياه في دمُ ولا ماله(١).

هنا شأن من شئون الدنيا ومتغيراتها، اجتهد فيه الرسول، صلى الله عليه وسلم، فامتنع عن التسعير، فلما كان الحال على عهد عمر بن الخطاب، اجتهد هو الآخر، فبدت له في التسعير مصلحة لم تبدلرسول الله، صلى الله عليه وسلم، الخسعر . . . وقال لحاطب بن أبي بلنعة \_ وهو يبيع الزبيب \_ : كليف تهيع يا حاطب؟ . .

فقال: مُدين بدرهم.

فقال عصر: . . تبناغون بأبوابنا وأفنيتنا وأسواقنا، تقطعون في رقابنا، ثم تبيعون كيف شنتم؟ أبع صاعًا بدرهم، وإلا فلا تبع في سوقنا. . »(٢).

لقد اجتهد عمر، مع وجود السنة، القولية والعملية، فلم يقف عند حكمها، إما للابسات كنانت لهذا الحكم، علمها هو، ولم يفصح عنها لفظ الحديث، أو للمصلحة التي استجدت ولم تكن على النحو الذي هي عليه في عهده عندما امتنع الرسول، صلى الله عليه وسلم، عن التسعير..

\* وكان أبو بكر ، رضى الله عنه ، يسوى بين الناس فى العطاء ، اجتهاداً منه أن هذه التسوية هى المحققة للعدل فى ظل قلة موارد بيت المال بومئذ . . فلما ولى عمر ابن الخطاب ، وكثرت الأموال بعد الفتوحات الكبرى . . اجتهد عمر فى أمر توزيع العطاء ، واستقر الأمر على التمييز بين الناس فى العطاء . . . وعلى تقديم السابقين إلى الإسلام - بدءاً بأله البيت . فى سلم العطاء . . فلما قيل له : إن فى هذا خلاف مع ما أجمع عليه للسلمون زمن أبى بكر ، قال : "إن أبا بكر رأى فى تعذا المال وأيا ، ولى فيه وأى آخر ، . . فإنى لا أجعل من قاتل وسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، كمن قاتل معه الله عليه وسلم ،

<sup>(</sup>١) رَوا مَا لِتُرْمَلُكِي وَأَبُو دَاوِدَ وَالْدَارِمِي وَابِنَ مَاجِهِ وَالْإِمَامُ أَحْمَدُ،

<sup>(</sup>٢) (فتاري وأقضية عمر بن الخطاب) ص ٢٤٥ . (والمد والضاع من مكاييل ذلك العصر).

فلما مضب السنوات، ووجد أن التمييزيين الناس في العطاء قد أحدث تفاوتًا في الشروة لم يكن في الحسبيان، وخشى مغيته الاجتماعية، عزم على العودة إلى اجتهاد أبي بكر، في التسوية، وقال: \* . . . ـ لما رأى المال قد كثر ـ : لئن عشت إلى هذه الليلة من قبال . . . وبقيت إلى الحول . . لألحقن أحر الناس بأولهم، ولأجعلنهم رجلاً واحداً . . . حتى يكونوا في العطاء سواء . . . \* ولقد حال الموت بينه وبين تحقيق عزمه هذا على العودة للاجتهاد القديم في التسوية، وظل هذا الأمن موقوفًا حتى نفذه على بن أبي طالب في خيلافته . عندمنا سوى بين الناس في العطاء (1).

لقد تراوحت الاجتهادات ما بين: التسوية . . . فالتمييز . . فالتسوية ، تبعًا للمصلحة التي دار معها الحكم والعلة التي توخاها المجتهدون الرأشدون، رضي الله عنهم أجمعين .

وفي ضوء هذه الحقيقة من حقائق المنهج الإسلامي، عن العلاقة علاقة المزاملة بين «النص» وبين «الاجتهاد»، ميز المُحَدَّنُون والأصوليون في نصوص السنة النبوية بين: سنة العادة وهي التي لا إلزام فيها وسنة العبادة، التي لا تغيين لحكمها والاجتهاد إذا تعلقت بالغيبيات التي لا يستقل العقل بإدراكها، أو بالعبادات ومن ثم لا يجوز الاجتهاد في تغيير حكمها . . وكذلك إذا هي تعلقت بالثوابت الدنبوية، لانتفاء دوران وتغير عللها . . ميزوا بينها وبين السنة التي تتعلق بالثوابت الدنبوية، لانتفاء دوران وتغير عللها . . ميزوا بينها وبين السنة التي تتعلق بالفروع من المتغيرات الدنبوية، والتي هي "اجتهاد ببوي" . . فهذه تدور أحكامها الاجتهاد الجنود عن المنافقة الأحكام الاجتهاد الجليد، تبعًا لما يستجد من مصالح ، لا بدوأن تتغيا تحقيقها الأحكام . . الناظر في والناظر في كتاب الإمام القرافي ، أبو العباس أحمد من إدريس (١٨٤هـ، ١٢٨٥ م. الناظر في أبو العباس أحمد من إدريس (١٨٤هـ، ١٢٨٥ م) . . الناظر في هذا الكتاب يوى تقسيمه السنة النبوية إلى:

أ ـ سنة تشريعيبة ـ (أي من الشرع) ـ . . تتعلق بالغيب وما لا يستقل العقل بإدراك علته . . وبالثوابت الدنيوية . . وهذه أحكامها دائمة ، لا يجوز معها اجتهاد

 <sup>(</sup>۱) ابن سعد (كتاب الطيفات الكيرى) جس ق ا ، ص ٢١٣. وأبو يوسف (كتاب الحراج) ص ٤٦ ، ٤٤ وابن أبى الجديد (شرح نهج البلاعة) ج ٧ ص ٣٧ تحقيق: محمد أبو الغيضل إبواهيم. طبعة القاهرة سنة ٩ ٩٥ ه.

التغيير . . وهي شاملة لكل تصرفات الرسول صلى الله عليه وسلم بالرسالة ، أي بحكم كنونه رسولاً ، يبلغ رسالة ربه . . وللفتاوي النبوية ، التي هي بيان للرسالة وللوحي ، أي أنها شاملة للوضع الإلهي في السنة الخارج عن إطار اجتهاد الرسول، صلى الله عليه وسلم ، في فروع المتغيرات الدنيوية .

ب وسئة غير تشريعية: تتعلق باجتهادات الرسول في فروع المتغيرات الدنيوية، سواء في السياسة أو الحرب أو المال، وكل ما يتعلق "بإمامته" للدولة الإسلامية... أو بقضائه في المنازعات، الذي هو اجتبهاد مؤسس على حنجج أطراف النزاع، وليس وحيًا معضومًا... وفيها ومعها يجوز الاجتهاد الذي يأتي بجديد الأحكام...

أما المقسم الثانى \_ (السنة غير التشريعية) \_ والتي هي اجتهاد في متغيرات الفروع الدنيوية، أو قضاء، بالاجتهاد لا الوجى، في المتازعات \_ قإل ما يتعلق منها بالإمامة \_ سياسة الدولة في مختلف مياذينها \_ لا إلزام فيه وبه إلا إذا عرض على إمام الوقت والدولة القائمة فأجازته، لموافقته للحال وتحقيقه للمصلحة التي تغينها تصوصه في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم، وعهد دولته . . . وكذلك الأمر مع قضائه، صلى الله عليه وسلم، في المنازعات، بالاجتهاد، بناء على حجج أطراف النزاع . فالاقتداء به والالتزام بأحكامه موقوق على إجازة القضاء المعاصر، الذي له إمضاؤه إذا انسق مع حجج الأطراف الخاليين للنزاع \_ من البيتة واليمين \_ . . وذلك حتى يكون محققاً للاجتهاد في سبيل تحقيق العدل الذي تغياه من ورائه وسول الله ، يكون محققاً للاجتهاد في سبيل تحقيق العدل الذي تغياه من ورائه وسول الله ، صلى الله عليه وسلم : . . فهنى ، إذن \_ (السنة غير التشريعية) \_ اجتهاد ، لا تبليغ رضائة ، ولا فتيا في الرسالة ، تستأنف من جديد ، ويتوقف إمضاؤها على تحقيق المقاصد التي استهدفتها ، قإن حققتها أضيت كما هي ، وإلا \_ بأن غابت شروط إعصال خكمها \_ كان الاجتهاد الجديد هو الواجب الإسلامي ، الكفيل بتحقيق مقاصد الشريعة في هذا المقام .

وبسبب من أهمية هذا التقسيم للسنة النبوية ، وللماراة البعض فيه وفي نتاتجه ،

فإننا نورد النص الكامل الذي صاغه فيه «الفقيه الأضولي المفسر المتكلم النظّار المتفان المشارك الأديب» القرافي، في تحتابه الذي أقرده لفن «الفلقه والأصبول وتاريخ التشريع» (١)، كتاب (الإحكام في تمييز الفتاوي عن الأحكام وتصرفات القاضي والإمام). .

لقد أورد القراني السؤال الخامس والعشرين . . . وهو :

«ما الفرق بين تصرف رسول الله» صلى الله عليه وسلم، بالفتيا والتبليغ، وبين تصرفه بالقضاء، وبين تصرفه بالإمامة؟. وهل آثار هذه التصرفات مختلفة في الشريعة في الأحكام؟ أو الجنميع سواء في ذلك؟. وهل بين الرسالة وهذه الأمور الثلاثة فرق؟ أو الرسالة عين الفتيا؟......

ثم أورد الجواب على هذا السؤال، فقال:

«إن تصرف رسول الله، صلى الله عليه سلم، بالفشيط، هو إخسياره عن الله، تعالى، عا يجده في الأدلة من حكم الله تبارك وتعالى. .

وتصرفه، صلى الله عليه وسلم، بالتبليغ هو مقتضى الرسالة. والرسالة هي أمر الله تعالى له، بذلك التبليغ. فهو ، صلى الله عليه وسلم، ينقل عن الحق الخالق في مقام الرسالة: ما وصل إليه عن الله، فهو في هذا المقام مبلغ وثاقل عن الله تعالى. وورث عنه، صلى الله عليه وسلم، هذا المقام المحدثون رواة الأحاديث النبوية وحملة الكتاب العزيز لتعليمه للناس، كما ورث المفتى عنه، صلى الله عليه وسلم، القتيا.

وكما ظهر الفرق لنا بين المفتى والراوى، فكذلك يكون الفرق بين تبليغه، صلى الله عليه وسلم، عن ربه وبين فثياه في الدين. والفرق هو الفرق بعينه، فلا يلزم من الفتيا: الرواية، ولا من الرواية؛ الفتيا، من حيث هما رواية وفتيا.

<sup>(</sup>۱) حقق هذا الكتاب وقدم له وعلق عليه الشيخ عبد القتاح أبو غدة ، انظر ص١٩٠٧ من التفديم ، طبعة حلت سنة ١٩٦٧م. (وجدير بالذكر أن فكر القرافي هذا قد ذكره كثير من الفقهاء الأصوليس فهر لينس من خصير صيات المالكية - والقرافي من أعلامهم - فلقد ثبناه - بنضوصه تقريبات الفاضي علاه الذين الطرابطني ، الحنفي (١٩٤٥ هـ ، ١٩٤٩م) في كتابه (معين اخكام فيمه يشز ددبين الخصيصين من الأحكام) ، كما سيأتي حديثنا عن ذات الفكر عند ولي الله الدهلري وهو قفه حنفي - مجتهد ، فضلا عن أنه من أعلام المحبير. مجتهد ، فضلا عن أنه من أعلام المحبير. .

وأما تصرفه، صلى الله عليه وسلم، بالحكم (١)، فهو مغاير الرسالة والفتيا، لأن الفتيا والرسالة تبليغ محض واتباع صرف، والحكم إنشاء وإلزام من قبله، صلى الله عليه وسلم، بحسب ما يستح من الأسباب والحجاج، ولذلك قال، صلى الله عليه وسلم: (عن أم سلمة، رضى الله عنها، قالت: بجاء رجلان من الأتصار يختصمان إلى يسول الله صلى الله عليه وسلم، في مواريث بينهما قد درست ليس عندهما بيئة إلا دعواهما، في أرض قلا تقادم شأنها وهلك من يعرف أمرها، فقال لهما رسول الله، صلى الله عليه وسلم: "إنكم تختصمون إلى، وإغا أمرها، فقال لهما رسول الله، صلى الله عليه وسلم: "إنكم تختصمون إلى، وإغا أنا بشر، ولم ينزل على قيه، ولعل بعضكم أن يكون ألحن (أبلغ) بحجته - أو قال: لحجته - من بعض، فأحسب أنه صادق فأقضى له، فإنى أقضى بيتكم على نحو ما أسمع، فمن قضيت فأحسب أنه صادق فأقضى له، فإنى أقضى بيتكم على نحو ما أسمع، فمن قضيت له من حق أحيه شنينًا (ظلمًا) فلا يأخذه، فإنما أقطع له قطعة من النار يطوق بها من سبع أرضين، يأتى بها سطاما (٢) في عنف يوم القيامة، فليأخي الما أن يلعها.

فهو ، صلى الله عليه وسلم، في هذا مُنشئ، وفي الفتيا والرسالة مُنتَع مُبلَّغ، وهو في الفتيا والرسالة مُنتَع مُبلَّغ، وهو في الحكم أيضًا مُتَع لأمر الله تعالى له بأن ينشئ الأحكام على وفق الحجاج والأسياب، لا أنه مُتَبع في نقل ذلك الحكم عن الله تعالى لأن مَا فُوض إليه مَن الله تعالى لا يكون منقولا عن الله تعالى . . .

وأما تصرفه، صلى الله عليه وسلم، بالإمامة، فهو وصف زائد على النبوة والرسالة والفتيا والقضاء، لأن الإمام هو الذي فوضت إليه السياسة العامة في الخلائق، وضبط معاقد المصالح، ودرء المفاسد، وقدم الجناة، وقتل الطغاة، وتوطين العبلا في البلاد، إلى غير ذلك ما هو من هذا الجنس.

وهذا ليبن داخلاً في مفهوم الفتيا ولا الحكم ولا الرسالة، ولا النبوة، لتحقق الفتيا بمجرد الإخبار عن حكم الله تعالى بمقتضى الأدلة، وتحقق الحكم بالتصدي

<sup>(</sup>١) الحكم: هم القضاء.

<sup>(</sup>٢) السطام: الحديدة التي تحرك بها النار وتسعر.

<sup>(</sup>٣) رواه الميخاري ومسئلم وأبوحاود والتساني والتوهدي وابن ماجه ومللك والإمام أحمد والطبحاوي في امشكل الآثار" وتقد أوردناه في الضورة التي جمعت الزباقات التي تفردت بها بعض الروايات. انظر إتعليقات الشيخ عبد الفتاح أبورغلة على الإحكام، للقرالي معابش (١) عن ٧٨-٨٩.

لفصل الخصومات دون السياسة العامة، فصارت السلطنة العامة، التي هي حقيقة الإمامة، هباينة للحكم من جيت هو حكم. .

وأما الرسالة فليس يدخل فيها إلا مجرد التبليغ عن الله تعالى، وهذا المعنى لا يستلزم أنه فوض إليه السياسة العامة، فكم من رسل لله تعالى على وجه الدهر قد بعشوا بالرسائل الربانية، ولم يطلب منهم غير التبليغ لإقامة الحجة على الخلق من غير أن يؤمروا بالنظر في المصالح العامة. . . وأما آثار هذه الحقائق في الشريعة في مختلفة:

فما فعله، عليه السلام، بطريق الإمامة كقسمة الغنائم، وتفريق أموال بيت المال على المصالح، وإقامة الحدود، وترتيب الجيوش، وقتال البغاة، وتوزيع الإقطاعات في القرى والمعادن، وتحو ذلك: فلا يجوز لأحد الإقدام عليه إلا بإذن إمام الوقت الحاضو، لأنه صلى الله عليه وسلم إنما فعله بطريق الإمامة، وما استبيخ إلا بإذنه، فكان ذلك شرعًا مقرراً لقبوله تعالى: ﴿ واتبعوه لعلكم تهتدون ... ﴾ (الأعراف : ١٥٨)(١).

وما قعله، عليه الصلاة والسلام، بطريق الحكم كالتمليك بالشفعة، وقسوخ الأنكحة والعقود، والتطليق بالإعسار عند تعذر الإنفاق والإيلاء والغيثة، ونحو ذلك: قلا يجوز لأحد أن يقدم عليه إلا بحكم الحاكم (٢) في الوقت الحاضر اقتداء به صلى الله عليه وسلم، لأنه، عليه السلام، لم يقرر تلك الأمور إلا بالحكم، فتكون أمته بعده صلى الله عليه وسلم، كذلك.

وأما تصرفه، عليه الصلاة والسلام، بالفتيا والرسالة والتبليغ فذلك شرع يتقرر على الخلائق إلى يوم الدين، يلزمنا أن نتبع كل حكم تما بلغه إلينا عن ربه بسببه، من غير اعتبار حكم حاكم ولا إذن إمام، لأنه، صلى الله عليه وسلم، صلغ لنا ارتباط ذلك الحكم بذلك السبب، وحلى بين الخلائق وبين ربهم، ولم يكن منشقًا لحكم من قبله ولا مُرتّبًا له برأيه على حسب ما اقتضته المصلحة، بل لم يفعل إلا مجرد

<sup>(</sup>١) (أي أن ما أخذ عن اجتهاد الرسول، باعتباره إمام الدولة، وليس عن الرسالة المبلعة، أو الفتيا المتعنقة بهاء قمره إلى إمام الوقت الحاضر، أي الدولة الإسلامية المعاصرة، التي نستأنف ما ورد فيه من السنة غير التشريعية، غضى منها ما لا يزال مجفقا للمقاصد، ونستبدل أحكامًا جديدة لما لا تتوافر شروط إعمال حكمه. . . كِل ذلك باجتهاد جديد).

 <sup>(</sup>٢) الحاكم؛ أي القاضي. . . فهو الآخر يستأنف النظر في الأفضية النبوية، الواردة في مثل المنازعات المعاصرة، محتكما إلى البيتات والأدلة الجديدة في المنازعات الحالية.

التبليغ عن ربه، كالصلوات والزكوات وأنواع العبادات، ثم تحصيل الأصلاك بالعقود من البياعات والهبات وغير ذلك من أنواع التصرفات: لكل أحد أن يباشره ويحصل سببه، ويترتب له حكمه من غير احتياج إلى حاكم ينشئ حكمًا، أو إبام بُجدًد إذنال الماداً.

هكذا عرض القرافي قضية تقسيم السنة النبوية إلى التشريعية هي ما تعلق من السنة بالرسالة والتبليغ وبالفتيا في موضوعات الرسالة وإلى سنة غير تشريعية هي التي تمثل إنشاء الرسول، ضلي الله عليه وسلم، واجتهاده، في فروع المتغيرات الدنبوية، التي لم يرد فيها وحي ولا شرع إلهي، بميادين مجارساته لشتون الإمامة الدولة والحكم والفضاء و وكيف أن أحكام السنة التشريعية ماضية، دون أن يتوقف إمضاؤها على حكم حاكم (قضاء قاض) وجديد، ولا إذن إمام جديد، بواسطة بينما أحكام السنة غير التشريعية لا بد وأن يستأنف فيها الاجتهاد الجديد، بواسطة الفضاء المعاصر وإمام الوقت الحاضر، لتبين مدى توافز شروط إعمال أحكامها، فإذا توفرت أمضيت هذه الأحكام، وإلا أثمر الاجتهاد الجديد حكمًا جديدًا بتغيا فإذا توفرت أمضيت هذه الأحكام، وإلا أثمر الاجتهاد الجديد حكمًا جديدًا بتغيا الأحكام:

ونفس هذا الفكر، وذات هذا الموقف في تقسيم السنة إلى تشويعية وغير تشريعية وغير تشريعية وغير تشريعية والمعلوي، تشريعية ولحيد المجدد المجتهد ولى الله الدهلوي، أحمد بن عبد الرحيم الفاروقي (١١١٠ – ١٧٦٦ هـ، ١٦٩٩ – ١٧٦٢م) في كتابه المتفرد (حجة الله البالغة). . . . ففيه يقسم السنة النبوية التي يسميها «علوم النبي، صلى الله عليه وسلم» إلى قسمين:

أ\_ما سبيله تبليغ الرسالة \_ ويشمل أعلوم الآخرة وعجائب الملكوت، وشرائع وضبط العادات، وبعضها وحي، وبعضها اجتهاد سبني على ما علمه الله من مقاصد الشرع، فهو يمنزلة الوحي، والمؤقف من هذا القسم هو : التزام ما قيه من أجكام.

ب وما ليس من باب تبليغ الرسالة، أو الاجتمهاد المؤسس على الوحى، ويشمل علوم الدنيا، وسياسة المجتمع والدولة وأحكام القضاء، وهذا القسم من

<sup>(</sup>١) القرافي (الإحكام في تمليز الفِتاوي عن الأحكام وتصرفات الْقَاضي والإمام) ص٨٦\_٩٠ .

السنة النبوية هو اجتهاد نبوى، يستأتف فيه ومعه الاجتهاد الجديد، الذي قد يفضى إلى أحكام جديدة تقتضيها الحكم والعلل الغائية والمصالح الجديدة، على النحو الذي ضربنا له وعليه الأمثال. .

أسانص كللام ولى الله الدهلوي، الذي ضمنه هذا الرأى، فإنه يسوقه تحت عنوان:

(باب بيان أقسام علوم النبي، بصلى الله عليه وسلم) : . .

وتحت هذا العنوان يقول:

"اعلم أن منا روى عن النبى، صلى الله عليه وسلم: ودُون في كتب الحديث على قسمين: (أحدهما): ما سبيله سبيل تبليغ الرسالة، وفيه قوله تعالى؛ ﴿ وما آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا ﴾ (الحشر: ٧). منه؛ علوم المعاد، وعجائب الملكوت، وهذا كله مستند إلى الوحى. ومنه: شرائع وضبط للعبادات والارتقباقات (١) بوجوه الضبط المذكورة فيما سبق، وهذه بعضها مستند إلى الوحى، وبعضها مستند إلى الاجتهاد، واجتهاده، صلى الله عليه وسلم، يمنزلة الوحى؛ لأن الله تعالى، عصمه من أن يتقرر رأيه على الخطأ، وليس يجب أن يكون اجتهاده استنباطا من المنصوص - كما يظن - بل أكثره أن يكون علمه الله يكون اجتهاده الشرع وقانون التشريع والتيسير والأحكام، فبين المقاصد المتلقاة بالوحى بذلك القانون، ومنه حكم مرسلة ومصالح مطلقة، لم يوقتها ولم يبين بالوحى بذلك القانون، ومنه حكم مرسلة ومصالح مطلقة، لم يوقتها ولم يبين بالوحى بذلك القانون، ومنه حكم مرسلة ومصالح مطلقة، وجعل فيها كلية، حدودها، كبيان الأخلاق الصالحة وأضدادها، ومستندها حكمة، وجعل فيها كلية، ومنه فضائل الأعمال، ومناقب العبال، وأرى أن بعضها مستئد إلى الوحى، وبعضها إلى الإجتهاد، ومناقب العبال، وأرى أن بعضها مستئد إلى الوحى، وبعضها إلى الإجتهاد،.

(وثانيهما): ماليس من ياب تبليغ الرسالة، وفيه قوله صلى الله عليه وسلم: \*إنما أنا بشر، إذا أمرتكم يشى، من دينكم فخذوا به، وإذا أمرتكم بشي، من رأيي فإنما أنا بشر \*(\*) وقوله، صلى الله عليه وسلم؛ في قصة تأبير النخل: «فإني ظننت ظنا، ولا تؤاخذوني بالظن، ولكن إذا حدَّتكم عن الله شيئًا فخذوا به، فإني لم أكذب على الله (\*).

<sup>(1)</sup> الارتفاق: الأستناد والاتكاء . والمرادجاًلارتفاقات : المعاملات.

<sup>(</sup>٢)، (٣) من رواة الخديثين: مسلم وابن ماجه والإمام أحمد.

قيمته: الطب، وهنه: باب قوله، صلى الله عليه وسلم: اعليكم بالأدهم الأقرح» (١) ، ومستنده التجربة، وهنه : ما فعله النبى، صلى الله عليه وسلم، على سبيل العادة، دون العبادة، وبحسب الاتفاق، دون القصد، وسنه: ما ذكره كما كان يذكر قومه، كحديث أم زرع، وحديث خرافة، وهو قول زيد بن ثابت، حيث دخل عليه نفر فقالواله: حدثنا أحاديث وسول الله، صلى الله عليه وسلم، اقال: كنت جاره، فكان إذا نزل عليه الوحى بعث إلى فكتبته له. فكان إذا ذكرنا الدنبا ذكرها معنا، وإذا ذكرنا الطعام ذكره معنا، فكل هذا أحدً تكم عن رسول الله، صلى الله علية وسلم الله علية وسلم اله المناه عن رسول الله، صلى الله علية وسلم اله الله علية وسلم الله علية و الله علية علية و الله علية و

وقد حمل كثير من الأحكام عليه (٢) ، كقوله ، صلى الله عليه وسلم: «من قتل قشيلا فله سلبه الأ<sup>(٧)</sup> ، ومنه : حكم وقضاء خاص ، وإنما كان يشبع فيه البيئات والأيمان ، وهو قوله ، صلى الله عليه وسلم ، لعلى ، رضى الله عنه : «الشاهد يرى ما لا يراه الغائب» . . (٨)(٩) ،

劳 帝 书

 <sup>(</sup>١) ورد هذا الجديث بلفظه ـ وجعناه مع نفيير في بعض لفظه ـ في النسائي. والدارمي والترمذي وأبو داره
 الاداء أحمد.

 <sup>(</sup>٢) في تعقيق كتاب الدهولي تعليق حدًا نصمه: •أى لا أستطيع أن أذكر كل هذه الأمور . فكل هذا يعني: أفكل هذا؟ يعني الاستفهام الإنكارية؟.

<sup>(</sup>٣) أبي الرايات والأغلام.

<sup>(</sup>٤) الرمل\_ في المشي\_الهرولة..دون الجرى وقوق المنبي المعتاد\_ .

<sup>(</sup>٥) اي بُري البُهركين ونظهر ثهم قوتنا بالشي رمالا ـ هرولة ـ كي لا بروا منا إعباء بشمتهم فينا! .

<sup>(</sup>٦) أي على هذا الغسم، الذي ليس من باب تبليغ الرسالة.

<sup>(</sup>٧) رواه أبو دارد والدارمي والإمام أحمد.

<sup>(</sup>٨) رواه الإمام أحمد .

<sup>(</sup>٩) الدهلوي (حجة الله البائغة) ج\ ص١٢٩، ١٢٩، طبعة القاهرة سنة ١٣٥٢هـ.

هكذا عرض الدهلوي القضية . . قضية السنة التشويعية . . والسنة غير التشويعية ، في علوم النبي ، عليه الصلاة والسلام . .

وإذا كان هذا هو مبلغ وضوح القضية - قضية علاقة «النص البدالاجتهاد»، عندما يكون النص» قرآنا وسنة، فلا شلق أنها قد حسمت - من باب أولى - في غير صالح العوام»، الذين أضفوا قداسة «النص» على اجتهادات القدماء، حتى ما تعلق منها بالأعيراف التي تبدلت والعادات التي تغيرت، وهي القداسة التي أسهم شيوعها في تكريس الجمود والثقليد، على النحو الذي أنقل خطا الأمة وأعجزها، حتى الآن، عن الانعتاق من إسار التخلف، وعن النهوض لاستئناف تقدمها من خديد.

ولما كنا عن لا يستهيئون بدعاوى أهل الجمود والتقليد \_ رغم تهافتها ـ وعمن يدركون الأهمية المحورية لتحرير العقل المسلم من إسار التقليد؛ لأهمية الاجتهاد في النهضة الإسلامية المرتقبة، لذلك آثرنا أن نحاكم دعواهم هذه، إلى «نص المقرافي، أحمد بن إدريس، ينكر فيه هذه الدعوى. . . وإلى نص لابن القيم، يستنكر فيه ذات الدعوى، دعوى إنكار استشناف الاجتهاد فيما اجتهد فيه القدماء! . .

يبدأ القرافي حديثه عن هذه القضية ـ في كتابه (الإحكام) ـ بإيراد "السؤال التاسع والثلاثون" . . . ونصه :

"ما الصحيح في هذه الأحكام الواقعة في مذهب الشافعي ومالك وغيرهما، المرتبة على العوائد والعرف اللذين كانا حاصلين حالة جزم العلماء بهذه الأحكام؟ فهل إذا تغيرت تلك العوائد، وضارت العوائد تدل على ضد ما كانت تدل عليه أولا، فهل تبطل هذه الفتاوى المسطورة في كتب الفقهاء، ويفتى بما تقتضيه العوائد المتجددة؟ أو يقال: نحن مقلدون، وما لنا إحداث شرع لعدم أهليتنا للاجتهاد فنفتى بما في الكتب المنقولة عن المجتهدين؟».

وبعد إيراد هذا السؤال، يقولُ القرافِي في الجواب:

الإن إجراء الأحكام التني مُدركُ في العنوائد مع تغيير تلك العنوائد : خالاف ١٣١ الإجماع، وجهالة في الدين، بل كل ما هو في الشبريعة يتبع العوائد: يتغير الحكم فيه عند تغير العادة إلى ما تقتضيه العادة المتجددة، وليس هذا تجديداً للاجتهاد من المقلدين حتى يشترط فيه أهلية الاجتهاد، بل هذه قاعدة اجتهاد فيها العلماء وأجمعوا عليها؛ فنحن نتبعهم فيها من غير استئناف اجتهاد. وجميع أيواب الفقه المحمولة على العوائد، إذا تغيرت العادة تغيرت الأحكام في ثلك الأبواب ، ، بل لا يشترط تغير العادة، بل لوخرجنا نحن من ذلك البلد إلى بلد آخر، عوائدهم على خلاف عادة البلد الذي كنا فيه أفتيناهم بعادة بلدهم، ولم تعتير عادة البلد الذي كنا فيه

وكذلك إذا قدم علينا أحد من يلد عادته مضادة للبلد الذي نحن فيه لم نفته إلا بعادة بلده دون عادة بلدنا. . ع<sup>(١)</sup>.

أما ابن القيم (١٩١ - ٧٥١ هـ ، ١٢٩٢ - ١٣٥٠م) فإنه قد عقد لهذه القضية فصلاً كاملاً في كتابه (إعلام الموقعين) جعل عنوانه: "فصل في تغيّر الفضوى واختلافها بحسب تغير الأزمنة والأمكنة والأحوال والنبات والعوائد. . ٥ . .

قال فيه :

اهذا فصل عظيم النفع جدا، وقع بسبب الجهل به غلط عظيم على الشريعة أوجب من الحرج والمشقة وتكليف منا لا سبيل إليه ما يعلم أن الشريعة الباهرة، التي في أعلى ربّب المصالح، لا تأتى به ؛ فإن الشريعة سبناها وأساسها على الحكم وصصالح العباد، وهي عدل كلها، وسصالح كلها، وحكمة كلها، فكل مسألة خرجت عن العدل إلى الجور، وعن الرحمة إلى ضدها، وعن المصلحة إلى المفسلحة إلى المناه، وعن المعلمة إلى العبث، فليست من الشريعة وإن أدخلت قبها بالتأويل. ١١٠٠٠

\* \* \*

إذنء فالنصبوص بنظر الشويعة الإسلامية والمنهج الإسلامي إذا وردت فيما

<sup>(</sup>١) القرافي (الإحكام في نميز الفتاوي عن الأنحكام وتصرفات القاضي والإمام) ص ٢٣٠ ـ ٣٣٣.

<sup>(</sup>٢) ابن القيم (إعلام الموقعين) ج٣ ص٣ فليعة بيروت سنة ١٩٧٢م.

هو معقول، يستقل العقل بإدراكه، من شئون عالم الشهادة، وتعلقت بما له حكمة وعلة غائية من الأحكام، وخرجت عن نطاق الثوابت فإن أحكامها تدور مع هذه العلل وجوداً وعدمًا، فالأحكام هنا لا تُراد لذاتها، وإنما للمصالح التي شرعت لتحقيقها، بل إن النصوص نفسها ليست مرادة لذاتها، وإنما لمصالح العباد التي ما جاءت الشريعة إلا لتحقيقها! . .

تلك هي حقيقة موقف المنهج الإسلامي إزاء «النص» و «الاجتهاد»، رأيناه أبعد ما يكون عن الثنائية والانشطارية، التي تفتعل التقابل والتناقض العدائي بينهما، على النحو الذي أشاع ـ بإطلاق ـ مقولة: «إنه لا اجتهاد مع النص»، دون نمبيز بين النصوص، ولا بين موضوعات ومصادر هذه النصوص، .

لقد رأينا كيف أن الذين يمنعون بإطلاق الاجتهاد مع وجود النص الا يقدسون كما يحسبون النصوص وإنما هم يقدسون الحكامًا فرعية فقدت شروط إعمالها ، أما قداسة النصوص الإلهية بعناها الاصطلاحي فلا خلاف عليها بين المسلمين .

أما الذين يمنعون الأجتهاد مع النصوص الفقهاء، فهؤلاء لا علاقة لموقفهم هذا باحترام النصوص وقدسيتها، وإغاهم الأنصار لتحكم الموتى في الأحياء أو لقسر الحياة على الجمود! خلافًا ومعاندة لسنة الله في الكون والاجتماع والأفكار، سنة التطور والتغير، فيما هو متغير ومتطور... وذلك على الرغم من إعلان النص القرآني أنك في لن تجد لسنة الله تبديلا هي؟! .. (الفتح: ٢٣).

وإذا كنا قد أثرنا في معالجة هذه السمة من سمات المنهج الإسلامي ـ سمة العلاقة بين النص والاجتهاد أن نستأنس بعدد من النصوص البعض الفقهاء الأصوليين ، فما ذلك إلا توسلا بهذه "النصوص" كي نفتح في عقول عشاق "المنهج النصوضي" منافذ للاجتهاد والتجديد اللذين هما طوق النجاة للعقل المسلم من المأزق الذي تردى فيه! .

\* \* \*

## الدين ــ: والدولة

في مناهج الفكر التي سيادت بإطار الحيضيارة الغيربية ، وكيذلك في المسيرة التاريخية لتلك الحضارة كان التناقض والتضاديين «الدين» وسي «الدولة» سمة ملحوظة ومعلمًا بارزًا، إن في الفكر أو في الممارضة والتطبيق، فالدين: «ثابت. ـ ـ مقدس»، والدولة: «متغير . . دنيوي . . بشري»، فأنى للثابت أن يحكم المتغير ، دون أن يجمده بقيود الرجعية؟! . . وأني للمقدس أن يخوض غمار مبادين الخطأ والصواب، وضعف البشر وغرائزهم الحيوانية، دون أن يطلب المستحيل، أو يدنهي هو قدمسته؟!...

على هذا النحو وضعت القضية في مناهج الفكر الغربي. . وكان هذا هو حالها ـ حال العلاقة بين الدين وبين الدولة ـ فني الممارسة والتطبيق .

\* فالقيصرية ، التي أضفت عليها الكليسة قلسية الدين ، عندما حكمت بالحق الإلهي والتفويض المسماوي، أضفت على "المتغير مالدنيوي" قدسية «الثابت \_ الإلهي!، فزعمت لقانونها وعارساتها قدسية الدين، فكان الحمود والاستمداد الذي عرفته أوروبا في عصورها المظلمة، في ظل دولة «القيصوية ـ البابوية». .

# والبابوية ، عندما نازعت القيصرية في حكم الدولة ، ثم استولت عليه . فيما عرف بـ «البايوية ـ القينصرية» ـ أضفت ، هي الأخرى، قلاسيتها الدينية على المتغيرات الدنيوية ١٠٠ فكان حكمها، وكانت نتاتجه، الاستداد لحكم «القبصرية ـ البابوية» في الجمود والرجعية والأستبداد . .

فلما جاءت النهضة الأوروبية الحديثة، لم يكن هناك أمام فلاسفتها ومفكريها إلا أن يجعلوها «علمانية»، تفصل الدين على الدولة، باعتبارهما نقيضين لا يجتمعان، فلما كان المد الاستعماري الحديث، الذي هيمن على عالم الإسلام، وجدنا الثغريب والمتغربين يقدمون التناقض بين الدين والدولة، والدعوة للفصل بينهما، كمسلمة من المسلمات، وكمشترك إنساني عام، وليس كخصوصية غربية، بل رأيناهم ينظرون إلى المسيرة التاريخية لحضارتنا الإسلامية بـ المنظار الغربي» وبمناهج الفكر الغربية، فرأوا إسلامنا نقيضًا لدولتنا، ورأوا الحلافة الإسلامية التيصرية ـ بابوية»، استبدت بالدولة باسم الدين! .

وإذا كان القام ليس مقام التفصيل في نقض احجج العلمائية والعلمائيين، من وجهة نظر منهجنا الإسلامي (١)، فإننا نعتقد أن من أهم مصادر الخلط والخطأ في الموقف العلمائي هو إغفال ما للحضارة الغربية، بسبب طبيعة لاهوت مسيحيتها، من الحصوصية فكرية اباعدت وتباعد بينها وبين الإسلام وحضارته في هذا الموضوع، وفي مقدمة هذه الخصوصية عاملان:

أولهما: أن الكنيسة المسيحية ولاهوتها يرتكزان على "الكهانة"، التي أقامت وتقيم من "الكهانة"، التي الأعليروس! طبقة وسيطة بين المؤمنين وبين الله، قد اكتسبت أو زعمت للفسها قدسية الدين، أما رأس الكهنة البابا فهو في هذا اللاهوت وهذه الكهانة: ابن السماء المعصوم، فكان طبيعيا للسلطان المعصوم، ابن السماء، ذي الفكر المقدس، إذا هو قبض على زمام الحكم في الدولة، أن يطبعها السماء، ذي الفكر المقدس، إذا هو قبض على زمام الحكم في الدولة، أن يطبعها وهي "المتغير الدنيوي" بطابع "النابت الإلهي" فيوقف تطورها، ويحجر على عقول أبنائها من كل التخصصات أن تبرح الأفق الضيق اللبي صلعه اللاهوت.

وتلك خصيصة لا مكان لها في الإسلام ومنهجه . . بل إن نقضها وهدمها ـ كما يقول الإنمام محمد عهده (١٢٦٦ ـ ١٣٢٣هـ ، ١٨٤٩ ـ ١٩٠٥م) ـ هو جزء من رسالة الإسلام(١٤٢٠ . .

 <sup>(1)</sup> لتفصيل ذلك انظر كتبنا (العدمانية ونهضتنا الحديثة)، و(الدولة الإسلامية بين العدمانية والسلطة الدينية)
 و(الإسلام وفلسفة الحكم)، والعسركة الإسلام وأصول الحكم) طبعة دار الشروق. و(الإسئلام والسياسة) طبعة مكتبة الشروق.

<sup>(</sup>٣) يقول الإمام محمد عباد عن وفض الإسلام للسلطة الدينية - كما عرفها الغرب : (ان من أصول الإملام حوما أجله من أصل - قلب السلطة الدينية ، والإنباث عليها من أساسها ، لم بلاع الإسلام لأحد ، بعد الله ورسوله ، سلطانا على عفيدة أحد ولا سيطرة عنى إيمانه ، فلس في الإسلام سلطة دينية سوى ملطة المرعظة الحسنة والدعوة إلى الحير والتنفير عن الشرم وهي سلطة خولها الله لأدنى المسلمين بفرع بها انف أعلاهم ، كما جولها لأعلاهم بتناول بها من أدناهم ، والحاكم في الإسلام . تنصبه الأمة ، وهي صاحبة الحق في السيطرة عليه ، وهن تخلعه عنى وأت ذلك من مصلحتها ، فهو حاكم مدنى من جميع الوجود ، الحق في الميطرة عليه ، وهن تخلعه عنى وأت ذلك من مصلحتها ، فهو حاكم مدنى من جميع الوجود ، ولا بجوز لصحيح النظر أن ينخلط الخليفة عند المسلمين غا بسميم الأفريج اليكه . أي سلطان إلهي ، أما القاضي والمتهني وشيخ الإسلام ، صلطانهم مدنى عند قوم بالسلامي ، وليس لهم أدنى سلطة على العقائد وتحرير الأحكام ، فليس في الإسلام عا بسمي عند قوم بالسلطة الدينية بوجه من النوجود ، . • انظر (الأعصال الكاملة فلإسام محمد عبده) ج ٣ ص ١٨٥ . دراسة وتحقيق النوجود ، ما منظرة طبعة بهرون سنة ١٩٧٦ . دراسة وتحقيق :

قميرر الفكر العلماني - الداعي لفصل الدين عن الدولة - لتناقضهما - غير قائم في الإطار الإسلامي - .

وثانيهما: أن رسالة المسيحية هي رسالة روحية بحتة، تقف عند خلاض الأرواح فحسب، قد أعلنت منذ البداية أن همها واهتمامها هو مملكة السماء وحدها، وهن هنا دعت إلى أن يدع الناس ما لقيضر لقيصر وما لله لله . . .

فإذا جاءت العلمانية لتعبود بالكهانة والكهنة وبالبابوية والبابا إلى داخل الكنيسة، ولتنزع سلطان اللاهوت عن الدولة ومؤسساتها، فإنها تصحح الخطأ اللذى وقعت فيه الكنيسة عندما تجاوزت حدود اختصاصها، فالعلمائية في الغرب وفي قضية قصل الدين عن مؤسسات الدولة ليست ظبيعية وحسب، بل إنها الأكثر اتساقًا مع منطق المسيحية كرسالة روحية لاعلاقة لها بالمدولة والحكم والسياسة والتشريع المدنى اللهم إلا في نطاق القيم والأخلاقيات . . .

وليست هكذا طبيعة الإسلام، الذي أقنام منهجه ويقيم بين "الدين" وبين «الدولة» العلاقات التي هميزت ولم "توحد" ولم "تفصل" - بين المقدس وبين «البشرى »... وبين «المتابت وبين «المتغير».. على النحو الذي جعله «دينا ودولة»، دون أن تكون «الدولة «دينا \* خالصا، ومقدسا، وثابتا - كما هو الحال في أصول الدين وأيضًا، دون أن تنقطع العسلاقات بين «الدين وبين «الدولة»، تلك العلاقات التي هي علاقات «الفيروع؛ المتغيرة المتطورة» بد «الأضول والأركان والمقاصد والفلسفات»...

إنها العلاقات التي تنقي تناقض «الدين» مع «الدولة»، والتي يستطبع المنهج الإسلامي أن يقدم تصوره لها يمن خلال تكثيف الحديث عن عدد من الحقائق الفكرية والممارسات التاريخية في عصر البعثة والخلافة الراشدة -الذي يمثل «السابقة الدستورية» في تاريخ الفكر السياسي بحضارة الإسلام - · · :

\* إن الإسبلام لم يجعل «الدولة» أصلاً من أصوله الاعتقادية، ولا ركنًا من أركانه، ولا شعيرة من شعائر عباداته الثوابت، حتى تكون هناك مظنة «ثباتها» على للجو ما لهذه الأصول والأركان والشعائر من ثبات، وتلك قضية اجتمع عليها علماء الإسلام - إذ استثينا «الباطنية - الإمامية» - . . .

فالإمام الغزالي يقول: "إن تظرية الإمامة ليست من المهمات، وليست من فن المعقولات فيها، بل من الفقهبات - (أى من الفروع) - والنظريات قسمان: قسم يتعلق بأصول الإيمان ثلاثة: الإيمان يتعلق بأصول الإيمان ثلاثة: الإيمان بالله، وبرسله، وبالبوم الآخر، وما عداها فروع، والخطأ في أصل الإمامة، وتعينها، وشروطها، وما يتعلق بها - (أى في جماع الدول والسياسة) - لا يوجب شيء منه التكفير، . . و ().

وإصام الحسرمين، الجسويتي (٤١٩ - ٤٧٨هـ، ١٠٢٨ - ١٠٨٥م) يقسول: "إن الكلام في الإمامة ليس من أصول الاعتقاد» (٢)...

وسعه يتفق الشهرستاني (٤٧٩ - ٥٤٨ هـ ، ١٠١٦- ١١٥٣) فيقول: «إن الإمامة ليست من أصول الاعتقاد . . . الاسمامة ليست من أصول الاعتقاد . . . الاسمامة ليست من أصول الاعتقاد . . . العرب

أما القرافي (١٨٤ هـ ، ١٢٨٥ م) فإنه يؤصل غيز «الدين الرسالة» عن «الدولة الإمامة» عندما ينيه على أن الرسول صلى الله عليه وسلم، في «الرسالة»: مبلغ، وفي «الإمامة»: منشئ. ، . وأنه لا تلازم بينهما . . . «فتصرفه ، صلى الله عليه وسلم ، بالإمامة ، وصف زائد على النبوة والرسالة والفتيا والقضاء ، لأن الإمام هو الذي فوضت إليه السياسة العامة في الخلائق، وهذا ليس داخلاً في مفهوم الفتيا ولا الذي فوضت إليه السياسة العامة في الخلائق، وهذا الرسالة لا يدخل فيها إلا مجرد التبليغ عن الله تعالى ، وهذا المعنى لا يستلزم أنه فوض إليه السياسة العامة ، فكم من رسل لله تعالى ، على وجه الدهر قد بعثوا بالرسائل الربائية ولم يطلب منهم غير التبليغ لإقامة الحسجة على الخلق، من غيسر أن يؤمر وا بالنظر في الصالح العامة . . ه (٤)

وابن تيمية (٦٦١ - ٧٢٨ هـ، ١٢٦٣ - ١٣٢٨ م) يقول عنها\_(الإمامة)\_.:

<sup>(</sup>١) الغبرالي (الاقتصاد في الاعتقاد) ص١٣٤. طبعة صبيح الفاهرة فصمن مجموعة بدون ناريخ و(فيصل النفرقة بين الإسلام والزندقة)ص٥٠ .

<sup>(</sup>٢) الحويني (الإرشاد) ص ٤١٠ . طبعة الفاهرة سنة ٠ قـ ١٩٩ م.

<sup>(</sup>٣) الشهرستاني (نهاية الإقدام في علم الكلام) ض٤٧٨ . طبعة الفريدجيّوم ـ مصورة ـ بدون تاريخ أو . مكان الطبع .

<sup>(</sup>٤) القوافي (الإحكام في النمبيز بين الفناوي والأحكام ونصرفات القاضي والإمام) ص ٩٤٠٩٣.

اإنها ليست من أركان الإسلام الخمسة ، ولا من أركان الإيمان الستة ـ (وهي : الإيمان بالله، والملائكة ، والكتب، والرسل، واليوم الآخر، والفدر) ـ ولا من أركان الإحسان ـ (التي هي : أن تعبد الله كأنك تزاه، قبإن لم تكن تراه فبإنه يواك . . . ) ـ و(١)

وعيضك الدين الإيجى (٧٥٦هـ، ١٣٥٥م) والشريف الجرجاني (٧٤٠ -٨١٦هـ، ١٣٤٠ - ١٤١٣م) يقبولان: «إن الإسامة ليست من أصبول الديانات والعقائل، بل هي من الفروع المتعلقة بأفعال المكلفين. . ٣<sup>(٢)</sup>. .

أما ابن خلدون (٧٣٢ - ٨٠٨ هـ، ١٣٣٢ - ١٤٠٦م) فإنه يرفض قول الشيعة الإمامية بأن الإمامة من أركان الدين، ويقول: ١٠. وشبهة الشيعة الإمامية في ذلك إنحاهي كلون الإمامة من أركان الدين، وليس كذلك، إنما هي من المصالح العامة المفوضة إلى نظر الخلق. . . ه<sup>(٣)</sup>.

ورأس الدولة في منهج الإسلام ومثله جهازها ومؤسساتها بشر مجتهد بصيب ويخطئ، وليس معصوماً. لأنه كمجتهد، إتما يبذل وسعه وجهده البشرى غير المعصوم، ولا يبلغ عن السماء حتى يكون المصطفى المعصوم، وفى أول خطاب لأول خليفة في الدولة الإسلامية شهادة الصدق على هذه الحقيقة . . فأبو بكر الصديق رضى الله عنه، يقول للمسلمين: «إن أطعت فأعينونى، وإن عصبت فقومونى، أطبعونى ما أطعت الله فيكم، فإن عصبت فلا طاعة لى عليكم، لقد وليت عليكم وليست بخيركم. . . أفتظنون أنى أعمل فيكم بسنة رسول الله؟! . وإن لا أقوم بها، إن رسول الله كان يعصم بالوحى، وكان معه ملك، وإن لى شيطان يعترينى، فإذا غضبت فاجتبونى ألا أؤثر في أشعاركم وأبشاركم، ألا فراعونى، فإن استقمت فأعينونى، وإن زغت فقومونى . . (3).

فهو يؤكد على نُفي العصيمة، بل نفي الفضيل - بالمعنى الديني - والخيرية -

<sup>(</sup>١) ابن تيمية (منهاج السنة النبوية) ج ١ ص ٧٠ ـ ٢٧ طبعة القاهرة سنة ١٩٦٢م.

<sup>(</sup>٢) (شَرِح المُوافِف) مِن ٣٦٠ طبعة القاهرة منة ١٣١١هم.

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون (القدمة) ص ١٦٨ طبعة الفاهرة سنة ١٣٣٣ هـ.

<sup>(</sup>٤) (تاريخ الطَّبري) ج؟ ص ٢٦٠ طبعة دار المعارف الفاهرة والطوسبي، أبو جعفر الأنفخيص الشافي) ج1 في ص ٩ هـ هاميس طبعة النجف سنة ١٣٨٢ ـ ١٣٨٤ هـ .

بالمعنى الأخروى ـ عن الخليفة وأس الدولة، ويحدد أنه: بشر، يحكم بالاجتهاد البشرى.

ثم يأتى عمر بن الخطاب، رضي الله عند، ليؤكد ذات المعنى، عندما ينبه على أن الأئمة قد يرتعون بعيدا عن المنهج القويم، متشيرا إلى أثر الحرافهم هذا على الرعية المحكومين. . • فإن الناس لم يزالوا مستقيمين ما استقامت لهم أثمتهم وهداتهم. . والرعية مؤدية إلى الإمام ما أدى الإمام إلى الله، فإذا رتع الإمام رتعوا؟! . . »(١).

فوأس الدولة - الخليفة - الإمام - أمير المؤمنين .. وكذلك جهازها ومؤسساتها -لا عصمة لهم في منهج الإسلام . . لأنه ليس المعضوم، النائب عن الله . . وليست «الدولة الدينية»، بمفهومها الغربي وتطبيقاتها الغربية . .

وإذا كان انتفاء العصمة عن رأس الدولة في المنهج الإسلامي غير "الباطني الإمامي» جو مسلمة من المسلمات؛ فكذلك هو حال «جهاز» الدولة و «مؤسساتها»، فعمالها يعزلون، للعجز، وللجور، وللفيق... وهم الذين كنان عمر بن الخطاب يحصى أموالهم عند توليتهم الولايات... ثم يوالي إحصاءها... فإذا كثرت أموالهم حاسبهم وشاطرهم إياها، صنع ذلك جتى مع المقيدمين السابقين، مثل سعد بن أبن و قاص وأبي هريرة، رضى الله علهما (٢)،

بل إن رسول الله، صلى الله عليه وسلم، وهو المعصوم الذي يبلغ رسالة ربه، قد شهدت ممارسته، كحاكم لدولة الإسلام الأولى، على حرصه كى تتبيز مهمته كحاكم عن مهمته كرسول، فهو فى الرسالة معصوم فى الثبليغ عن الله، لا ينطق عن الهوى إن هو إلا وجى يوجى، أما فى سياسة الدولة وقيادتها، فإنه حيث لا يكون النص الإلهى الحاكم - بشر ينشئ ويجتهد، ويستشير صحابته فيما يعرض يكون النص الإلهى الحاكم - بشر ينشئ ويجتهد، ويستشير صحابته فيما يعرض للدولة من شئون الدنيا ومتغيراتها، وإذا كانت وقائع سياسة دولة المدينة قد امتلات بالشواهد على هذه الحقيقة - فى غنزوة بدر ، وغيزوة الأحزاب ، وقيداء الأسرى . والخروج لغزوة أحد، وكثرة شوراه لأصحابه فى نقذه الأنور السياسية ، الأسرى . والخروج لغزوة أحد، وكثرة شوراه لأصحابه فى نقذه الأنور السياسية ، حتى لقيدائر عنه قبوله لأبى بكر وعسمير : «ولو اجتمع تسما فى مشورة ما خالفتكياه؟! (٢٠) . إذا كان ذلك كثيرا، وشهيرا فى أمهات كتب السيرة والتاريخ ؛

<sup>(</sup>١) (طبقات ابن سعد) ج٣ في ١ ص ٢١٠ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق حج في ص ٢٠١٠. ١٢٢٠ و أبو عبدة القاسم بن سلام (الأموال) ص ٣٨١. ٢٨٠ طبعة القاهرة بنة ١٣٨٠ هـ

<sup>(</sup>٣) رواه الإمام أحمد.

فإننا لا تملك إلا أن نتأمل الواقعة والكلمات التي قالها الرسول، صلى الله عليه وسلم، عندما صعد المنبر، في مرضه الأخير، فخطب الناس وقال: «أيها الناس. من كنت جلدت له ظهرا فهذا ظهرى فليستقد منى، ومن كنت شتمت له عرضا فهذا عرضي فليستقد منى، ومن أخذت له مالا فهذا مالى فليأخذ منه، ولا يخشى الشحناء من قبلي فإنها ليست من شألي. . \*(1).

هنا يتحدث محمد بن عبيد الله، كحاكم للدولة، وليس بصفته الرسول المعصوم؛ لأنه في التبليغ عن الله، لا يجلد ظهرا، ولا يشتم عرضا، ولا يأخذ مالا، فهو في التبليغ معصوم، ومثل هذه الممارسات ليست من مهام تبليغ الرسالة، وإنما هي مما يعرض للحاكم في الدولة مع رعيتها، وهو فيها بشر يجتهد، ويريد أن يلقى ربه خاليا من التبعات التي تترتب على خاطئ الاجتهاد،

فحتى مع الرسول، صلى الله عليه وسلم، الذي جمع الحكم إلى النبوة، يبصر المنهج الإسلامي مزقف الإسلام وتطبيقه في «التمييز» بينهتما، فأين من ذلك عصمة البابوية وكهانتها عندما قبضت على أزمة السلطة والسلطان؟ ا

وإذا كانت تلك هي الطبيعة اسلطة رأس الدولة وأجهزتها ومؤسساتها ... قإن الحال كذلك مع رعية الدولة الإسلامية ، كنما عوقها التاريخ الإسلامي ، وكنيا يتصورها منهج الإسلام ... :

إن «الدولة الدينية» ـ بالمفهوم الغيري وفي التاريخ الأوروبي ـ كانت تخوض «الحروب الدينية» لتجعل ـ ولو بالإكراه ـ كل رعيتها متدينة بدينها ، بل يحذهبها الديني ؛ لأنها وحدت بين «الدين» وبين «الدولة» ـ والرعية مكون من مكونات الدولة . . أما الإسلام ، فمنذ دولته الأولى وهو يتخذ في هذا الأمر هوقفا متميزا ، فرعية دولة المدينة كانوا عربا ، منهم المسلمون ، من المهاجرين والأنصار ، وهؤلاء هم أمة ـ جماعة ـ الدين . وهم ، بنص دستور تلك الدولة ـ الصحيفة ـ الكتاب ـ ن «أمة واحدة من دون الناس» ، ومن هذه الرعية ، أيضا ، القطاعات العربية المتهودة من قبائل الأوس والخزرج ، كونوا مع الجماعة المؤهنة : أمة ـ جمناعة ـ رعية ـ البياسة في دولة المدينة ، وفص دستورها على هذه الرابطة ـ رابطة الرعية السياسية عندما قال : « . . . وأن يهود بني عوف وبني النجار وبني الحارث . . . الخ . ـ . أمة

<sup>(</sup>۱) (تاريخ الظبري) ج ٣ ض ١٨٩٠ ، ١٩٠٠

مع المؤمنين، لليهود دينهم وللمسلمين دينهم، وأن بينهم النصبر على من حارب أهل هذه الصحيفة \_ (الكتاب . . الدستور) \_ وأن بينهم النصبح والنصيحة والبر ، دون الإثم»!(١) .

لقد جمعهم الاتفاق السياسي في مواجهة مشركي قريش، وجمعتهم سمات الاتفاق في الاتفاق السياسي في مواجهة مشركي قريش، وجمعتهم سمات الاتفاق في العروبة، فدانوا لدستور واحد لدولة واحدة، كانت المرجعية والقيادة فيها للإسلام والمسلمين، ونض على ذلك الدستور: «... وأنه ما كان بين أهل هذه الصحيفة من حدث أو اشتجار يخاف فساده، فإن ضرده إلى الله وإلى محصد رسول الله..». مع بقاء القرآن دستور الجماعة المسلمة، والتوراة بتحاكم إليها ويحكم بها الذين هادوا، فهي دولة التمييز بين رعية -أمة -السياسة، وبين رعية -أمة الدين. التمييز بين الموالاة السياسية والتناصر السياسي والتأزر الحربي والاقتصادي - قتال المشركين، ونفقات هذا القتال - وبين الموالاة في الدين، والتي لا بد أن يحجبها المسلم عن غير المسلم إذا تعارضت - الموالاة مع مصلحة الإسلام والمسلمين.

قغير المسلم دفى الدولة الإسلامية - هو الفيس المن الحلق الله المجمعة ذلك مع المسلم، ويسوى بينهما، وهو المواطنة وواجباتها. أما الموالاة في الدين، أي النصر لدعوته، فتلك خصوصية للمسلم وأخيه في الإسلام، وإذا والى المسلم غير المسلم، على حساب الإسلام والمسلمين فيهو أثم إيابها الذين أمنوا لا تتخذوا البهود والنصارى أولياء بعضهم أولياء بعض ومن يتولهم منكم فإنه منهم إن الله لا يهدى القوم الطالمين (المائدة: ١٥). ما الموالاة والنصرة فيما هو مشترك بين الرعبة، متعددة الديانات، فهو ما قروه ولظمه دستور دولة المدينة، ولقد وجدنا القرآن الكريم يعيب على نفر من اليهود دعوتهم اليهود الآخرين إلى ألا يؤمنوا إلا لمن تبع دينهم؟!

﴿ وَقَالَتَ طَائِفَةٌ مَنَ أَهُلِ الْكِتَابِ آمَنُوا بِالَّذِي أُنْزِلَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَجَهُ النَّهَارِ وَاكْفُرُوا آخِرَهُ لَعَلَهُمْ يُرْجَعُونَ (٧٠٠) ولا تُؤْمِنُوا إلاّ لِن تَبِعِ دِينَكُمْ قُلْ إِنَّ الْهُدَىٰ هُدى

<sup>. (</sup>۱) التوبيري (نهاية الأرب في فنون الأدب) ج13 هـ. ۴۵۸ ـ ۴۵۱ ، طبعة دار الكِتاب المصوية ، القاهرة. . ۱۳۱

اللهِ أَنْ يُؤْتِي أَحَدٌ مَثُلَ مَا أُوتِيتُمْ أَوْ يُحَاجُوكُمْ عَند رَبَّكُمْ قُلْ إِنَّ الْفَصْل بِيد الله يُؤْتِيه من يشاءُ والله واسع عليم ﴾ (آل عمران: ٧٧، ٧٣).

هكذا ميز الإسلام، في رعية الدولة، بين الجماعة المؤمنة والجماعة الكتابية، في الموالاة للدين، أي في نصرة دعوته، ثم جعل الجميع أمة واحدة في دولة واحدة، لأن انتفاء "الدولة الدينية" بالمعنى الغربي ينفى ضرورة التطابق والوحدة في دين الرعية، فتمييز الدولة بين الثوابت الدينية وبين المتغيرات الدنيوية" مع العلاقة بينهما على النحو الذي تثمره الوسطية الإسلامية الجامعة وكما سنشير إليه يسمح بتمايز العقائد الدينية للرعية، مع اجتماعها على الولاء "لإسلامية الدولة". كما يتصورها منهج الإسلام. .

لكن هذه الدولة «غير الدينية» بالمعنى الغربى أى «المدنية» مى دولة «إسلامية»! فليس يجوز أن تتخلف «الدولة» عن حياة الجماعة المسلمة، وليس يجوز أن تكون هذه «الدولة» غير "إسلامية».

إن ضرورة «الدولة» لسياسة المجتمع وقيادته وتنظيم العلاقات، ولحراسة وتنمية جهود الأمة في التقدم والعمران وجلب المنافع ودفع المضار والأخطار..!ن ضرورتها بديهة من بديهات الواقع، بحكم مدنية الإنسان واجتماعيته، ولقد ثبت ذلك باستقراء الواقع الإنساني على اختلاف أجناسه وحضاراته ومعتقداته وأطواره وإن تعددت أشكال «الدولة» ومستوياتها في البساطة والتعقيد، فالناس لا يصلحون فوضى لا سراة لهم.

أما ضرورة أن تكون االدولة في محيط الجماعة الإسلامية ومجتمعها الدولة إسلامية فتلك حقيقة لا يجوز أن يماري فيها العقلاء، صحيح أن القرآن الكريم لم يجعل الدولة فريضة من فرائضه الإسلامية ، وأن الإسلام لم يجعلها أصلاً من أصول الإيمان ولا ركنًا من أركان الإحسان على النحو الذي سلفت الإشارة إليه لكن هذا القرآن الكريم قد فرض على المسلمين من الفرائض والواجبات الدينية ما يستحيل عليهم القيام به والوفاء بحقوقه إذا هم لم يقيموا دولة الإسلام، ويحققوا إسلاميتها . . . فهناك من الفرائض الإسلامية والواجبات الدينية والاصول الشرعية : مقاصد للشريعة هي دين ثابت ، يستحيل إقامتها في المجتمع ورعايتها الشرعية : مقاصد للشريعة هي دين ثابت ، يستحيل إقامتها في المجتمع ورعايتها

بغير اللدولة؛ التي تكون "إسلامية"، وهناك حقوق لله؛ وحدود تثبت بالأدلة القرآنية القطعية الدلالة والثبوت، ومتعلقاتها ثوابت، ومنها ما لا يجوز في أحكامها "اجتهاد التغير والتبديل" لتعلقها بالثوابت، أو لعجز العقل عن الاستقلال بإدراك علتها والحكمة منها، ومثل هذه الحقوق والحدود لا يمكن القيام بها والإقامة لها دون السلامية الدولة" . . جمع الزكاة \_ وهي ركن من أركان الإسلام \_ جمعها من مصادرها، ووضعها في مصارفها، والقصاص، وما يلزم له من تعديل للشهود وتنظيم للقضاء، وتقنين الأحكام التي نصت عليها النصوص القرآنية والنبوية . . وسن التشريعات القابونية لما لا تص فيه ، وما يلزم له من إقامة هيئة تشريعية ، لا بد أن تكوِّن إصلامية الانتماء والولاء لشريعة الإسلام. . ورعاية المصالح الإسلامية ، على النحو الذي يجلب النفع ويمنع الضرر والضرار، وتنفيذ وإقامة فريضة الشوري الإسلامية في أمور السلمين، والقيام بفريضة الدعوة الإسلامية، وحماية حريتها، والجهاد في سبيل هذه الحرية، وكذلك الجهاد دفاعًا عن حوزة ديار الإسلام وثرواتها ومصالحها وأبناتها . . والقيام بفريضة العلم ، وفريضة عماوة الأرض وتنمية رقبها، تحقيقا لأرادة الله وحكمته في استخلاف الإنسان قنها، ووضع الآية القرآنية التي توجب على المسلمين طاعة أولى الأمر منهم في النطبيق. غلك أن القرآن الكريم قند توجه إلى ولاة الأمر ، أهل «الولاية»\_"الدولة،\_فأوجب عليهم أداء الأسانات إلى المحكومين ﴿ إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرْكُمُ أَنْ تُؤَدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَىٰ أَهْلَهَا وإذا حكمتُم بين النَّاسِ أن تحكُمُوا بالعدل إنَّ الله تعمَّا يعظكُم به إنَّ الله كان سميعا بصيرًا ﴾ (النساء: ٥٨).

فلم نقف الآية القرآئية عند تقرير حقيقة وجود ولاة للأمر «دولة " وإنما حددت طبيعة مهام ولاة الأمر هؤلاء التي هي أداء الأمانات بالمعنى الإسلامي إلى أهلها، وإقامة العدل بالمعنى الإسلامي إلى المحكومين . . فأشارت على نحو واضح إلى ضرورة "إسلامية ولاة الأمر، من خلال تحديد الطبيعة الإسلامية لواجباتهم، ثم توجه القرآن الكريم، في الآية التي تلت هذه الآية، إلى الرعية والأمة فأوجب عليها طاعة أولى الأمر الذين ينهضون بأداء هذه الأمانات في الأبها الذين تنهضون بأداء هذه الأمانات في المنها الذين آمنوا أطبعوا الله وأطبعوا الرسول وأولى الأمر هنكم فإن تنازعتم في شيء فردوه

إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالَّيْوَمِ الآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً ﴾ (النساء: ٥٩). .

وإذا كان «أولو الأمراء في المصطلح القرآني .. لا يقف عند «الدولة» و «الولاة» و إلها هو سامل لقادة الرأى و ذوى الشبوكة في الأمة ، من كل التخصصات و في جميع الميادين .. فإن الآية القرآنية قد اشترطت فيهم أن نكون رسالتهم إسلامية . (أداء الأمانات) الإسلامية إلى أهلها ، وإقامة (العدل) الإسلامي بين الناس .. كما اشترطت لطاعة الرعبة لهم أن يكونوا «إسلاميين» من الأمة «الإسلامية» (أولى اشرطت لطاعة الرعبة لهم أن يكونوا «إسلاميين» من الأمة «الإسلامية» (أولى طريحًا عندما حددت المرجع والحاكم عند التنازع بين الحاكمين والمحكومين بكتاب طريحًا عندما حددت المرجع والحاكم عند التنازع بين الحاكمين والمحكومين بكتاب الله وسنة رسوله ، عليه الصلاة والسلام ، وهو مرجع لا تكون له المشروعية الحاكمة والهيمنة النافذة إلا إذا كانت السلطة والدولة إسلامية ﴿ فَإِنْ تَعَازِعتُم في شيء فَرِدُوهُ أَلَى الله وَالرّسُولِ ، بل لقد جعلت الآية القرآنية من "إسلامية المرجع والحكم - أى فكرية اللولة \_ المقتضى الذي يقتضيه الإيمان بالله واليوم الآخر ، فكذا حدد القرآن فكرية اللولة والتأثير - من القيادات فكرية اللولة والتأثير - من القيادات على جوهر الدين والتدين والتعلوم - . . أن إسلامية المرجعية والمشروعية حق مترتب على جوهر الدين والتدين : الإيمان بالله واليوم الآخر ! . .

وهكذا نجد أن «الدولة»، رغم أنها ليست فريضة قرآنية ولا ركنا من أركان الدين، إلا أنه لا سبيل، في حال غيابها، إلى الوفاء بكل الفرائض القرآنية الاجتماعية، والواجبات الإسلامية الكفائية، التي يتوجه الخطاب فيها والتكليف بها إلى الأمة، لا إلى الفرد وحده، والتي لا تتأتى إقامتها إلا بواسطة الجماعة، والتي يقع الإثم بتخلفها على الأمة جمعاء، والتي كانت لذلك أكد من فروض والتي يقع الإثم بتخلفها على الأمة جمعاء، والتي كانت لذلك أكد من فروض الأعيان! . فوجوب «الدولة» إسلاميا، راجع إلى أنها عا لا سبيل إلى أداء الواجب الديني إلا به، وما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب، أما وجوب "إسلاميتها"، فنابع من استحالة أداء مهامها وعي إسلامية دون أن تكون هي الأخرى إسلامية، إنها «واجب؛ إسلامية، الذي فرضه إنها ها ملامية، الذي فرضه الله على المؤمنين بالإسلام. .

إنه من غير المعقول ولا المتصور أن تسود «الفلسفة الليبرالية» مجتمعاً ما دون سلطة ودولة «ليبرالية»، أو أن تسود «الفلسفة الشمولية ... حاركسية، أو فاشية ... دون سلطتها ودولتها، التي تنتمي إليها، وتهندي بهليها وتسترشد بمنهجها، وكذلك الحال في عالم الإسلام، محال أن يقال: إن الإسلام الشامل قائم على نحو شامل دون أن تقوم السلطة والدولة وكل مصادر التوجيه والتأثير التي تهندي بهديه وتسترشد بمنهجه وتمنحه الولاء والانتماء...

وهنا قد يتساءل بعض الباحثين وهم بالفعل يتساءلون: ألا يستلزم اشتراط السلامية الدولة اشتراط أن يحتكرها حزب بعينه أن جماعة دون غيرها من الناس ؟! وألا يقودنا هذا إلى الكهانة والكهنة والأكليروس في الواقع والتطبيق ، على الأقل رغم غربة ذلك وغرابته في تصور الإسلام ومنهجه ؟! . .

إنه تساؤل يستحق الاهتمام، صادر في حالات كثيرة عن "قلق برى، ومخلص»، لا بد وأن يقدم المنهج الإسلامي لأصحابه عوامل الاطمئنان، من الحقائق التي تنفي التلازم بين "إسلامية الدولة، وبين احتكار الحكم فيها لحزب بعينه أو فئة بذاتها. ومن هذه الحقائق:

أ\_أن الاتفاق على أن «الدولة» ليسبت من "أصبول" الدين ولا "عقائده" ولا أركانه " بجعلها من «الفروع» التي يرد فيها الاجتهاد، بل والتي هي، أو أكثرها، ثمرة للاجتهاد، فالدولة عافي ذلك دولة النبي، صلى الله عليه وسلم، التي أقامها بالمدينة هي اجتهاد بشرى، لا يحتكر التقكير لها ولا التنفيذ لدستورها وقانونها فئة من الناس دون غيرها، إنها حق لكل فادر على الوفاء بحقوقها، الفكرية والتنفيذية، وفي ذلك فليتنافيس التنافسون، دون كهانة أو احتكار!..

ب. أن الحاكم الأعلى في الدولة الإسلامية مجتهد، وتلك هي أرقى مراتبه؛ أى أنه غيير معضوم، بل لقد كانت سياسة النبي، صلى الله عليه وسلم، للدولة الجتهادا، غير معصوم، وشورى تحكمها مقاصد الشريعة وحدودها، وهذا الحاكم تختاره الأمة، بالشورى الإسلامية، وتبايعه وتقوض إليه سلطات تنفيذ القانون الإسلامي، لسيامنة الدنيا وحراسة الدين، بواسطة أجهزة الدولة ومؤسساتها وسائر ١٣٥

أولى الرأى والشوكة والذكر والأمر قيها. ولا عصمة لأي أو لأحد من هذه الأجهزة والقيادات، فلا خطر من الكهانة أو احتكار السلطة والاستئثار بالسلطان.. بل إن العصمة، في الإسلام، بعد الرسول، صلى الله عليه وسلم، هي للامة التي لا تختمع على ضلال!

جسان الفرائض الاجتماعية الإسلامية فروض الكفاية التي هي جماع مهام الدولة الإسلامية ، وليس إلى فئة أو الدولة الإسلامية ، وليس إلى فئة أو طبقة أو شريحة من الناس . . . فلكل مسلم مدخل بل إنه لمكلف تكليفًا اجتماعيًا بالاشتراك في أداء هذه الفروض . . . وإن دينًا يقرر أن المسلمين يسمى بذمتهم أدناهم لهو أشد أعداء الكهانة في السلطة والاحتكار لها . .

د - آن كون الدولة الإسلامية من «القروع» قد جعل ويجعل اسياستها» اجتهادا بشريًا، وثيق الصلة بأصول الدين وأحكام الله، لكنه - «الاجتهاد السياسي» - إبداع بشرى، المستول عنه هم مبدعوه، الذين لا يحق لهم ولا يجوز هنهم الزعم بأن سياستهم للدولة وحكمهم لها هو «حكم الله»، وتلك قاعدة إسلامية كفيلة - حتى لو كانت وحدها - أن تحول بين أولى الأمر المسلمين وبين الكهائة، ولقد حرص المنهج الإسلامي، حتى على عهد النبوة، على التمييزين «حكم البشر» - حتى ولو كانوا صحابة رسول الله، ضلى الله عليه وسلم - وبين «حكم الله»، فروى عن رسول الله، صلى الله عليه وسلم، أنه «كان إذا أمر (بتشديد الميم، المفتوحة) - أميرا على جيش أو سرية أوصاه: إذا حاصرت أهل حصن، فأرادوك أن تنزلهم على حكم الله فلا تنزلهم على حكم الله فيهم أم لا . . . «! (١) .

إن االأمة الإسلامية هي مصدر «الدولة»، تختار رأسها وأجهزتها الحاكمة بواسطة المراهة الإصلامية هي مصدر «الدولة»، تختار رأسها وأجهزتها الحاكمة بواسطة المل الاختيار الذين يتحددون وبتعينون وفق المضلحة وأعراف الزمان والمكان، وعلى النحو الذي يقترب بـ الوسيلة من تحقيق الغايات». . . وهي أي الأمة الإسلامية المصدر "تقنين "التصوص"، والتشريع الما لا نص فيه، بواسطة الممل الحل والعقد أهل الاجتهاده، وهي الرقيبة والحسية على الدولة وعلى مؤسساتها

<sup>(</sup>١) راوة مسلم والترمذي والسائي وأبو دارد وابن ماحه والدارمي والإمام أحمد

وعلى مبياستها، وصاحبة السلطة والسلطان في المحاسبة والتغيير، فهي -أى الأمة - مصدر السلطات، المحكومة بمقاصد الشريعة وحدودها، فالحكم - في الدولة الإسلامية - هو لله، بواسطة الأمة، المستخلفة عن الله، وليس حكم فرد أو حزب يحتكر النيابة أو الخلاقة عن الله، وفي هذا التصور لمصدر السلطة، بالمنهج الإسلامي، عندما يوضع في التطبيق، ما يضمن عصمة الدولة الإسلامية من الكهانة والكهنوب.

\* إن تجربة المسيرة الحضارية والتاريخية لأمتنا مع هذا المنهج الإسلامي هي شناها. صدق وعدل على مدى وقاء هذا المنهج بانتقاء خطر الكهانة ومخاطر احتكار السلطة للكهنة في ظل دولة الإسلام، فعلى اعتباد التاريخ الإسلامي، الذي سادت فيه حاكمية الشريعة ومشروعيتها، لم يشهد هذا التاريخ احكومة الفقهاء الملعني الذي عرفه الغرب. \_ حكومة رجال الدين.. .

\* إن الإمام مالك بن أنس (٩٣ - ١٧٩ هـ ، ٧٩٢ - ٧٩٥ م) هو الذي رفض اقتراح الخليفة المنصور العباسي (٩٥ - ١٥٨ هـ ، ١٧٤ - ٧٧٥م) أن يكون (الموطأ) وحده قابون قضاه الدولة، قائلاً : إن (الموطأ) هو اجتهاد مالك، وفي الأمة مجتهدون أخرى، فليست «الكهانة اققط، هي المرقوضة، بل واوحدانية الاجتهادة، اللهم إلا أن يكون اجتهاداً جماعياً، يسود طالما ساد واستمر عليه الإجماع،

والصراع على الخلافة - السلطة والدولة - في صدر الاسلام، قد صنف المنهج الإسلامي - البرئ من الغلو - في ياب الخلاف في الاجتهاد السياسي "، فقاس وقائعة وقيم مواقف فرقائه بمايير ومصطلحات «الصواب» و الخطأ » و النفع " و الضرر "، وليس بمقايس الخلاف الذيني والاختلاف في الدين، ولا بمعاير ومصطلحات «الكفر» و الإيجان "، ولا تعاير ومصطلحات «الكفر» و الإيجان "، ولو كانت السياسة الإسلامية كهانة لما حدث هذا التمييز ،

وإمامة المفضول، دينيا - من حيث الورع الديني والتقوى الدينية والتقدم في النسك التعبدي - إذا كان أفضل في فقه الواقع الدنيوى وأقدر على سياسة هذًا الواقع علني النحو الذي يحقق مصالح الأمة - موقف اجتمع عليه مفكرو الأمة - خلا الباطنية - الإسامية أ - ، ودلالته على الطابع الملاتي - الإسلامي "، النافي وجود اكسهائة - إسلامية ، إلا تخطئها بصيرة المتأمل فيه .

وإذا كانت دولة الرسول، صلى الله عليه وسلم، قد «ولت» أبا سفيان بن حرب وابنه معاوية ولم «تول» على بن أبى طالب الرجل الوباني ولا أبا ذر الغفاري سوهو الذي قال عنه النبي، صلى الله عليه وسلم: «ما أظلت الخضراء ولا أقلت الغيراء زبعلاً أصدق لهجة من أبى ذرا، ووضعت لواء القتال بيد خالد بن الوليد، وليس بيد الصديق أبى بكر من إلخ من فإن فلسفتها في الحكم واختيار الولاة شاهد على أن «ولاية» المفضول دينيا إذا كان أفضل في مهام ولايته، هو دليل على انتفاء الكهائة واحتكار الكهنوت من منهج الحكم والسياسة في دولة الإسلام.

بل إننا نلمح في المنهج الإسلامي ما يمكن أن تسميه سد الدرائع وإغلاق المنافذ التي تلوح منها ظلال الكهانة والكهنوت، أو ثريح منها والحمة احتكار السلطة في دولة الإسلام، فلو أن الخلافة، بعد انتقال الرسول، صلى الله عليه وسلم، إلى بارته، فله أعطيت لعلى بن أبي طالب، رضى الله عنه وهو الجدير بها لظل المحكم السياسي، في بيت «النبوة الدينية»، ولمثل ذلك في يوم من الأيام، ولدى البعض شبهة احتكار السلطة في منهج الإسلام وتطبيقاته، لكن الصحابة على ما يبدو قد وضعوا هذا الأمر مع غيره من الأمور التي ليس هذا مكان الحديث عنها يبدو قد وضعوا هذا الأمر مع غيره من الأمور التي ليس هذا مكان الحديث عنها الهاشمي، وفي ضوء هذا التنفسير تقرأ حوار عمر بن الخطاب مع عبد الله بن عباس، وضي الله عنهم، ذلك الذي يدأه عمر، سائلاً:

هيا عبد الله، أنتم أهل رسول الله، وآله، وبنو عمه، فما تقول في منع قومكم متكبر؟!

قال: لا أدري علتها، والله ما أضمرنا لهم إلا تحيرا. . . !

فقال عمر : إنَّ النَّاس كرهوا أن يجمعوا لكم النبوة والخلافة ، فتذهبوا في السماء شَمَخًا بِذَخَا . . . وإن قريشًا اختارت لنفسها فأصابت . . . ٣ .

إنْ هذا ليس موقف قريش وحدها، بعد وفاة النبي، ضلى الله عليه وسلم، وإنا هو موقف يستبشفه عجر بن منهج النبوة وتوجهات الرسول تفسيه في هذا ١٣٨ الموضوع. مضى عصر، في حديثه إلى ابن عباس فقال: \* .... وإنى رأيت رسول الله، صلى الله عليه وسلم، استعمل الناس وترككم! . . ، والله ما أدرى أصرفكم عن العمل ورفعكم عنه ، وأنتم أهل لذلك؟! ، أم خشى أن تعاونوا، لمكانكم منه ، فيقع العتاب عليكم، ولا بدمن عتاب؟! . . . \*(١) .

إننا، وبصرف النظر عن السبب الحقيقى، للعدول بالخلافة قى بدايتها عن على بن أبى طالب وبيت النبوة أسام السد الذرائع، وإغلاق المنافذ كأحد الأسباب وذلك حتى لا تربح رائحة الكهانة واحتكار السلطة في منهج الإسلام.

وإلى الذين يخافون من اإسلامية الدولة؛ أن تكون بابا لاحتكار الفقهاء وعلماء الدين للسلطة في الدولة والسياسة في المجتمع، نقدم رأى ابن خلدون (٧٣٢ -٨٠٨ هـ، ١٣٣٢ - ١٤٠٦م) الذي، وإن لم يرفض اهتمام الفقهاء..وهو أحدهم.. بالسياسة، واجتهادهم فيها، وعملهم بها، إلا أنه قد رأى أن أهل العلم الديني-ككل المتبحرين في الفكر النظري \_هم أبعد الناس عن إجادة أعمال الدولة \_ السلطة التنفيذية \_ لحاجتها إلى «العقلية العملية»، التي تصدر من الواقع، دون أن تغرق الواقع في النظريات، على عادة الذِّين يعيشون في التجريد النظري، فتحتل لليهم عبلاقيات الشواؤن بين «الفكر» وبين «الواقع»، يرى ابن خلدون أن «لأهل النظر» مكانهم لكن ليس مكان «أهل التنفيذ» فيعبر عن هذه «اللمحة الفكرية» في فصل عيق في عنوان: (قيصل في أن العلماء من بين البشير أبعيد عن السيباسية ومذاهبها)؟! ، يقول فيه ، معللاً : « . . . والسبب في ذلك : أنهم معتادون النظر الفكري، والغوص في المعاني، وانتزاعها من المحسوسات، وتجريدها في الذهن الموراكلية عامة ليحكم عليها بامر العموم لا يخصوص المادة ولا شمخص ولاجبل ولا أمة ولا صنف من الناس، ويطبقون، من بعد ذلك، الكلي على الخارجيات، وأيضًا يقيسون الأمور على أشباهها وأمثالها بما اعتادوا من القياس الفقهي، فلا تزال أحكامهم وأنظارهم كلها في الذهن، ولا تصير إلى المطابقة إلا بعد القراع من البحث والنظر، ولا تصير بالحملة إلى مطابقة، وإنما يتفرع ما في الخارج عماً في الذهن من ذلك، كالأحكام الشرعية، فإنها فزوع عما في المحفوظ من أدلة الكتاب

<sup>(</sup>١) ابن أبي الحديد (شرح نهج البلاغة) ج١٢ ص٩ ـ ج١ ص ٧١٩ بود، محمد حسين هيكل (الفاروق عمر) ج٢، ص ٢٠٢١ـ٢٢، طبعة دار المعارف الفاهوة.

والسنة، فتطلّب مطابقة ما في الخارج لها عكس الأنظار في العلوم العقلية، التي تطلب في صحتها مطابقتها لما في الخارج، فهم متعودون، في سائر أنظارهم، الأمور الذهبية والأنظار الفكرية، لا يعرفون سواها، والسياسة يحتاج صاحبها إلى مزاعاة ما في الخارج، وما يلحقها من الأحوال ويتبعها، فإنها خفية، ولعل أن بكون فيها ما يمنع من إلخاقها بشبه أو مثال، ويتافى الكلى الذي يحاول تطبيقه عليها، ولا يقاس شيء من أحوال العمران على الآخر، إذ كنما اشتيها في أمر واحد فلعلهما اختلفا في أمور واحد فلعلهما اختلفا في أمور. . فتكون العلماء، لأجل ما تعودوه من تعميم الأحكام وقياس الأمور بعضها على بعض، إذا نظروا في السياسة أفرغوا ذلك في قالب أنظارهم وثوع استدلالاتهم، فيقعون في الغلط كثيراً، ولا يُؤمَن عليهم، ويلحق بهم أهل الذكاء والكيس من أهل العمران، لأنهم ينزعون بثقوب أذهاتهم إلى مثل شأن الفقهاء من الغوص على المعالى والقياس والمحاكاة، فيقعون في الغلط.

والعامى، السليم الطبع، المتوسط الكيس القصور فكره عن ذلك، وعدم اعتياده إياه الفيتصر لكل مادة على حكمها، وفي كل صنف من الأحوال والأشخاص على ما اختص به، ولا يتعدى الحكم بقياس ولا تعميم، ولا يفارق في أكثر نظره المواد المحسوسة ولا يجاوزها في ذهنه، كالسابح لا يفارق البر عند الموج، فيكون مأموناً من النظر في سياسته، مستقيم النظر في معاملة أبناء جنسه، فيحسن معاشه، وتندفغ أفاته ومضاره باستقامة نظره. وفوق كل ذي علم عليم. . . ه(١).

تلك شهادة فقيه، حاول االسياسية التنفيذية مرارا وتكرارا، ثم كتب شهادته هذه عن خبرة في االنظر الوخبرة في التنفيذ؟! وهي شهادة تنصف كل الفوقاء، مع تحديد المكان الملائم لكل فريق! . .

ومن قبل ابن خلدون وجدنا التصور «النظري ـ التجريدي» «للباطنية ـ الإصامية» في الإسامة، ورأينا كيف جاء حلما مثاليا بالمخلص المثالي، على نحورلا علاقة بينه وبين الواقع والمبارسة والتطبيق.

فرمن قبل "الباطنية الإمامية" رأينا «الغلو الخارجي» في «الحاكمية» وفي «التكفير بالمعصية»، وكيف كان «تجريدا ذهنيا» صنعه الصلاح والتقوى والنسك في أذهان

<sup>(</sup>١) ابن خلدون (القدمة) ص٠٥١ ، ١٥١ .

القراء الذين كانوا طلائع الخوارج - فنعز على التطبيق، بل وكان وبالا على أصحابه وعلى الأمة جمعاء، عندما حاولوا - بالسيف - وضعه في التطبيق 1 -

\* \* \*

هكذا أقام المنهج الإسلامي العلاقة الطبيعية والوثقي بين «الدين» وبين «الدولة» على النحو الذي لا تناقض فيه ولا تضاد . . وعلى النحو الذي لا كمهانة فيه ولا كهنوت .

\* \* \*

دولة: "إسلامية..." لأن للشريعة الإسلامية وهى وضع إلهي الحاكمية فى سياستها ... وهى فى ذات الوقت إمدنية ؛ لأنها اجتهاد إسلامى ، فى «الفروع» محكوم بمقاصد الشريعة الإسلامية وحدودها ، فهى ، بهذا الوضع ، غوذج قريد ، تفرد المنهج الإسلامي فى الجمع والتأليف بين ما يمكن ، ويجب جمعه وتأليفه من سيمات وقسمات الأقطاب التى نظر إليها منهج الحضارة الغربية كمتقابلات لا سبيل إلى الجمع بينها ، فضلاً عن المؤاخاة والتسائد والتوثيق .

إن حاكمية الله في الدولة الإسلامية مفوضة للأمة المستخلفة عن الله و وصدق الإسام ابن حزم [٣٨٤ - ٥٩٠ هـ، ٩٩٤ - ١٠٦٤م] عندما قال: «إن من حكم الله أن جعل الحكم لغير الله ال

\* \* \*

## الشورى البشرية ... والشريعة الإلهية

في المنهج الإسلامي، ليس هناك، «تناقض» وأيضًا ليس هناك «خلط» بين موضوعات الشوري البشرية وحدودها ونطاقها، وبين الموضوعات الني هي شريعة إلهية، وضعها الله، سبحانه؛ لتكون التجسيد لحاكمية الله المهيمنة على الإنسان والمواقع الذي يعيش فيه.

إن الحاكمية الإلهية، المتمثلة في أصول الشريعة ومقاصدها وحدودها، ليست من جنس الحاكمية البشرية، المتمثلة فيما هو موضوع لشورى الإنسان، فحاكمية الله هي حاكمية الفعال لما يريد، الذي لا يُسأل عما يفعل، والذي شاءت حكمته، كي تتحقق للرسالة المحمدية الخاتمة مؤهلات الخلود الدنيوي، فلا تنسخ، أن تقف هذه الحاكمية الإلهية، في المتغيرات الدنيوية، عند الكليات والفلسفات والمقاصد والأحكام المتعلقة بالمصالح الثابتة، فتمثل الإطار الذي يحفظ لشورى الإنسان إذا هي التزمت حدود هذا الإطار إسلاميتها، إنها حاكمية السيادة العليا، التي تمثلت في مبادئ الشريعة الإلهية وحدودها ومقاصدها، والتي هي الضابط وانعيار في مبادئ الشريعة الإلهية وحدودها ومقاصدها، والتي هي الضابط وانعيار موضوعاته بحكم مكانة الخليفة في الكون، وبنود عهد استخلافه، في عمارة الكون الذي يعيش فيه، عن الله، سبحانه وتعالى.

هنا في تحديد العلافة بين «النسوري البشرية» وبين «الشريعة الإلهية»، تبرز خصائص المنهج الإسلامي في مكانة الإنسان في هذا الكون مكانة الخليفة عن الله ـ وفي نطاق حريته واختياره، وفي علاقة «الثوابت» بـ «المتغيرات» . . . إلخ، فبنتفي «التناقض» وكذلك «الخلط» بين ما هو حاكمية إلهية، متمثلة في الشريعة. وبين ما هو موضوع لشوري الإنسان . . إن القرآن الكريم بحدد أن للحاكمية الإلهية السيادة العليا والمرجعية العظمى في حياة هذا الخليفة ، الإنسان . . . ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَسُولِ إِلاَّ لَيْطَاعَ بِإِذْنَ اللّهِ وَلَوْ أَنّهُم إِذْ ظَلَمُوا أَنفُسهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغَفُرُوا اللّه واسْتَغْفَر لَهُمْ الرَّسُولُ لُوجَدُوا اللّه توابا رُحيما ( إِن فَلا وربك لا يُومنُون حتى يحكموك فيما شَجَر بينهم ثُم لا يجدُوا في أنفُسهم حرجا مما قطيت ويسلموا تسليما ﴾ (النساء: ٢٥ ، ٢٥) . . . ﴿ يَا أَنْهَا اللّه وَالرّسول وأولى الأَمْرِ منكم فإن تَنَازَعْتُم في شيء فَردُوه إلى الله والرّسول إن كُنتُم تُؤمنُون باللّه والرّسوم الآخر ذلك خيسر وأحسن تأويلا ﴾ (النساء: ٢٥)

ودستور الدولة الإسلامية الأولى - (الضحيفة - الكتاب) - على عهد رسول الله ، ضلى الله عليه وسلم ، ينص على أن المرجعية هي لهذه الحاكمية الإلهية ، عثلة فنى الشريعة ، فيقول: « . . . وأنه ما كان من أهل هذه الصحيفة من حَدَث أو الشنجار يُحَاف فيساده ، قبان مرده إلى الله وإلى محمد رسول الله ، صلى الله عليه وسلم . . » (1) .

تلك هي مكانة الحاكمية الإلهية، مكانة المرجعية الأولى والسيادة العليا وميادئ التشريع، إنها الإطار الحاكم لشنوري الإنسان، والصبغة الإلهية التي لا بدأن تصطبغ بها إبداعات البشر وسلطاتهم كخلفاء عن صاحب هذه الحاكمية في عمارة الكون وفق المنهج الإسلامي المحقق لبنود عهد الاستخلاف.

وفي هذا الإطار، إطار الحاكمية الإلهية، كما تمثلت في الشريعة الإلهية، فرض الله، في المنهج الإسلامي، على الإنسان أن ينهض بحمل الأمانة التي حملها، وأب يسوس حباته الفردية وإلاسرية والاجتماعية، ويقود المجتمع ويحكم الدولة ويعمر الأرض بسلطان الخليفة، عن طريق الشوري البشرية المحكومة بحدود حاكمية الله، قرض الله هذه الشوري فريضة إلهية، وليست مجرد الحق امن حقوق الإنسان.

إنها أمِر من الله، سبحانه وتعالى، حتى لرسوله الكريم، ﴿ فَهُمَا رَحْمَةٌ مَنَ اللَّهُ لَنْتُ

<sup>(</sup>١) (مجموعة الوبائق النبياسية للعهد النبوي والخلافة الراشدة) ص١٥ - ٢١ -

لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظَا عَلِيظَ الْقَلْبِ لانفضُوا من حولك فاعفُ عنهُمْ واستغفر لَهُمْ وشاورُهُمْ في الأمر فإذا عزمت فتوكّل على الله إنّ الله يُحبُّ الْمُتوكّلينَ ﴾ (آل عمران: ١٥٩).

وإذا كنان «العنزم» هو القرار الذي يؤذن بالتنفيذ، قيان الشوري هي المقدمة الطبيعية والضرورية لهذا «العزم» ـ القرار ـ والصائعة لطبيعته .

وهذه الشورى، كما هي قريضة إلهية في سياسة الدولة وشئون الاجتماع الإنساني للأمة، هي كذلك في نطاق الأسرة، كلبنة في صرح الاجتماع الإنساني، إنها السبيل إلي التراضي الذي يحقق للأسرة السعادة والوفاق. . . ﴿ وَالْوالدَاتُ بُرضَعْنَ أُولادَهُنَّ حَوْلَيْنَ كَامَلَيْنَ لَى أَرَادَ أَنْ يَتَمُّ الرَّضَاعَةَ وَعَلَى الْمُولُود له رَزَقُهُنَ بُرضَعْنَ أُولادَهُنَّ بولَدها ولا مولُودٌ له وكسوتُهُنَّ بالمعروف لا تُكلَف نفس إلا وسعها لا تُضار والدَّة بولَدها ولا مولُودٌ له بولده وعلى الوارث مثل ذلك فإن أرادا فصالاً عن تُراض منهما وتشاور فلا جناح عليهما وإن أردتم أن تسترضعوا أولادكم فلا جناح عليكم إذا سلمتم ما آتيتم بالمعروف واتقوا الله واعلموا أنَّ الله بما تعملون بصير ﴾ (البقرة: ٣٣٣).

إنها فريضة في سياسة الدولة والأمة، بل وشرط في طاعة الرعية للراعي، وكما يقول الإمام ابن عطية، عبد الحق بن غالب المحارثي (٤٨١ – ٤٤٥ هـ، ١٠٨٨ – ١٠٤٨ من قبواعد الشريعة وعزائم الأحكام. ومن لا يستشير أهل العلم والدين فعزله واجب. . وهذا مما لا خلاف فيه. . . ١٤٩٠).

وهى كذلك فى نطاق الأسرة، بل لقد بلغت مكانتها فى منهج الإسلام أن غدت واحدة من الصفات التي يميز بها الإيمان أهله، ﴿ فَمَا أُوتِيتُم مَن شَيءَ فمتاع الحياة الدُنيا وما عند الله خير وأبقى للذين آمنوا وعلى ربهم يتوكلون (٢٦) والذين يجتنبون كبائر الإثم والفواحش وإذا ما غضبوا هم يغفرون (٧٣) والذين استجابوا لربهم وأقاموا الصلاة وأمرهم شورى بينهم ومما رزقاهم ينفقون (٨٥) والذين إذا أصابهم البغى هم ينتصرون ﴿ (الشورى: ٣٦ - ٣٩). فهى واحدة من أمهات صفات المؤمنين!.

<sup>(</sup>١) القِرطيي (الحامع لأحكام القرأن) ج، ع ص ٢٤٩ .

بل إننا فلمح في التعبير القرآني بالموطنين اللذين ورد فيهما ذكر (أولى الأمر) الحديث عنهم بضيغة الجمع، لا بصيغة الإفراد والانفرادا . . ﴿ أَطِيعُوا الله وأَطَيعُوا الرَّسُولُ وأُولَى الأَمْرِ مَنْكُم ﴾ (النساء: ٥٩) . . ﴿ وَإِذَا جَاءَهُمُ أَمْرٌ مِنْ الأَمْنَ أَوِ الْجَوْفُ الْمُوالِدِي الْأَمْرِ مَنْهُم ﴾ (النساء: ٨٢) . . الأمر الذي أولى الأمر منهم ﴾ (النساء: ٨٢) . . الأمر الذي يزكى جعل السلطة - سلطة أولى الأمر - في الدولة وللجتمع جماعية شورية ، كنى لا يغرى ويفضى الانفراد بالسلطة إلى الطغيان، مع التأكيد على أن يكون (أولو الأمر) هؤلاء من المسلمين، حتى تلتزم شوراهم نهج الإسلام وحاكمية الله

ولقد ذهب القرآن الكريم على درب تزكية فريضة الشورى الإنسانية، فضرب الأمثال على رجحان كفتها وكثرة منافعها من قصص التاريخ وأنباء الأولين، فهذه ملكة سبأ تستشير الملأ من قومها قاتلة: ﴿ يَا أَيُهَا الْمَلاَ أَفْتُونَى فِي أَمْرِى مَا كُنت قَاطَعَة أَمُرا حَتَى تَشْهَدُونَ ﴾ (النمل: ٣٢) - . بل لقد سلك الملأ من قوم فرعون طريقها أمرا حتى تشهدون الموقف مع موسى عليه السلام . . ﴿ قَالَ الْمَلاَ مَن قَوْم فرعون إنّ هذا لسلام . . ﴿ قَالَ الْمَلاَ مَن قَوْم فرعون إنّ هذا لسلام . . ﴿ قَالَ الْمَلاَ مَن قَوْم المُولِ إِنْ هذا السلام . . ﴿ قَالَ اللّه الله الله المُولَ والمُجتمعات بصوف النظر (الأعراف ؛ ١٠٠١٥) ، فهي فضيلة من قضائل الدول والمجتمعات بصوف النظر عن عقائلها عبر التاريخ، وهي في الإسلام فريضة إلهية، وليست مجرد حق من حقوق الإنسان .

وإذا كان مقام السنة النبوية من القرآن الكريم هو مقام "البهان والتفصيل والتجسيد"، ﴿ وَأَنزَلُنا إِلَيْكَ اللَّكُو لَتُبينَ للنَّاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِمُ وَلَعَلَهُم يَتفكّرُونَ ﴾ (النحل: 25). . وإذا كان أصدق معايير صحة هذه السنة هو أن يكون لها في القرآن معنى أو مبنى أو هما معا؛ فإن السنة النبوية في الشورى، كما جسدها السلوك النبوى والتطبيق الراشد، قد سمقت في الفكر والتجربة الإسلامية منارة عالية وبضيئة، لتعلى من مقامها كمعلم من معالم منهج الإسلام.

إنها تكليف بُموى، اإذا استشار أحدكم أخاه فليشر عليه» (١)، وهي مستولية تتطلب من هو أهل لها ولتبعاتها، فلا بدوان يهيئ المجتمع الإسلامي أبناءه لحمل أمانتها، لأن المنتشار مؤتمن الاك)، اومن استشار أخاه المسلم فأشار عليه بغير رشد

<sup>(</sup>۱) رواءِ ابن ماجه.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود والترمذي وابن ماجه والدارحي والإمام أحمد.

فقد خانه (۱) و لقد كانت من أبرز ضفات رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، حتى ليروى أبو هريرة فيقول: «ما رأيت أحداً أكثر مشورة لأصحابه من رسول الله ، صلى الله عليه وسلم (۲) ، ومع عصمة الرسول فيما يبلغ عن ربه ، ومع رحاية الوخي لاجتهاده بالتقويم ، فلقد كان القدوة - كقائد للدولة وسائس للمجتمع - في الالتزام بثمرات الشورى ، حتى ليقول ، صلى الله عليه وسلم ، لأبي بكر وعمر : «لو اجتمعتما في مشورة ما خالفتكما» (۲) ، فقيما هو اجتهاد وشورى بشرية ، تنزل الأقلية على رأى الأكثرية .

ولقد امتد نظاقها وأظلت شجرتها كل جزئيات الحياة وسائر ما لم تفصل فيه حاقيمية الله. . فالرسول الفائد يلتؤم سبيلها في تعيين الأمراء والولاة، فيقول - فيما يرويه الإمام على بن أبي طالب - : «لو كنت مؤمراً أحداً دون مشورة المؤمنين لأمرت ابن أم عبد (عبد الله بن مسعود) - ! وكنذلك في مواقع الحبرب وبعاهداتها، في اختيار موقع نزول الجيش بغزوة بدر الكبرى - وفي قتال المشركين يومها، ولفائهم خارج المدينة، استشار الناس، وخاصة الأنصار، ليمتد نطاق بيعتهم له بالعقبة فيشمل الحماية خارج المدينة أيضاً، وفي أسري غزوة بدر، وفي السعى لفك حصار الأخزاب عن المدينة في غزوة الختيق، وفي موقع اللقاء يوم أحد. . . الخدت الخواب

وصدق رسول الله، صلى الله عليه وسلم، إذ يقول: «ما شفى قط عبد عشورة، وما سعد باستغتاد رأي الها. . .

وعلى ذات الدرب، درب منهج النبوة في الشبوري سار الخلفاء الراشدون، فدولة الخلافة تأسست بالشوري وعليها، والبيعة الشوزية والاختيار كانا سبيل تمييز الخليفة والعقدله، والخليفة الأول هو الذي التزم تعميم الشوري في مجتمع المدينة كلما عرض عارض لم تقض ولم تفصل فيه حاكمية الله، اعن ميمون بن مهران

<sup>(</sup>١) رواء الإمام أجمد.

<sup>(</sup>۲) روادائترندی .

<sup>(</sup>٣) رواه الإمام أحمد .

<sup>( 2)</sup> رواة النبرملاي وابن منجه والإمام أحمد .

<sup>(</sup>٥) القرطبي (الجامع الأحكام القرآن) ج ا ص ٢٩١ .

قال؛ كان أبو بكر إذا ورد عليه الخصم، نظر في كتاب الله، فإن وجد فيه ما يقضى بيتهم قضى، وإن لم يكن في الكتاب وعلم من رسول الله، صلى الله عليه وسلم، في ذلك الأمر سنة قضى به، فإن أعياه خرج فسأل المسلمين، وقال: أتانى كذا وكذا، فنهل علمتم أن رسول الله، صلى الله عليمه وسلم، قسضى في ذلك بقضاء؟ . . فإن أعياه أن يجد فيه سنة من رسول الله جمع رجوس الناس وخيارهم فاستشارهم، فإذا اجتمع وأيهم على أمر قضى به . . . »(١).

وعلمل بن الخطاب، هو الذي طور جلهاز الدولة معتدمنا دون الدواوين-بالشوري، واجتهد اجتهاداته التي سيقت إشارتنا إليها ـ كثمرات للشوري ـ حتى لقد ازدانت صفحات مصادر التاريخ بمشاوراته ووصاياه الداعية إلى التزام الشوري، كفريضة إلهية، وكالسبيل الآمن لسياسة الفرد والأسرة والأمة في مجتمع الإسلام، فهو القائل: «من بايع أميرًا عن غير مشورة المسلمين، فلا بيعة له، ولاّ بيعة للذي بايعه (١٩/١)، فلا مشروعية لبيعة ولا لمبايعة إلا إذا تحت عن طريق الشوري المبلمين الميشمل ذلك الولايات والإمارات الفرعية ، كما يشمل الإمارة الكبري والإمامة العظمي، ولقد خطب عمر، أواخر عهده، فقال: "إن قومًا يأمرونني أن أستخلف، وإن الله لم يكن ليضيع دينه والأخلافته، والذي بعث به تبيه، صلى الله عليه وسلم، فإن عجل بي أمر فالخلافة شوري في مؤلاء الستة الم . ولقد كان هؤلاء الستة وهم بقية المهاجرين الأولين - ساترين على ذات الدرب. - افاجتمع الرهط الذين ولاهم عمر فتشاوروا»، ولكن دون أن ينفردوا بالمشورة، بل عهدوا إلى عبد الرحمن بن عوف أن ينهض بإدارة «عملية الشوري» فلم يترك أحدا من الناس إلا استشاره، فلهما رجحت كفة اختيار عثمان بن عفان، عقدت له البيعة العامية "فيايعه الناس؛ المهاجرون، والأنصار، وأمراء الأجتاد والمسلمة ن م (٤).

لقاد بلغت مكانة الشاوري في المنهج الإسالامي مكانة القانون الحاكم لانتظام

<sup>(1)</sup> رواه (لداوجي

 <sup>(</sup>٢) وواه البخاري والإهام أحمد .

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم والإمام أحمد

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري.

الحياة الفردية والاجتماعية \_ وفق نظام الإسلام، ولقد حدثنا القرآن الكريم عن أن اقتبران الانفراد بالأمر والاستبداد بالرأى والاستجناء عن مشاورة ومشاركة الآخرين، اقتبران ذلك بالطغيان إنما يبلغ في التلازم مبلغ "السنة و "القانون"، في كلاً إن الإنشان لَيْطُغي (1) أن رآه استغناء (العلق: ١٠٥) قالانقراد والاستغناء بالرأى أو بالقرار أو بالسلطان أو بالمال عو المقدمة والسبيل والقرين للطغيان!

\* \* \*

ولا يحسبن أحد أن الشورى قد وقفت في تطبيقات المنهج الإسلامي عند حدود الشورى الفردية التي لم تعرف التنظيم في المؤسسات. . فعلى الرغم من بساطة حياة مجتمع الصدر الأول، وسلاجة تجارب الإنسان يومند في ميدان التنظيم المتبلور في "موسسات»، وعلى الرغم من ضعف الضوء الذي سلطه المؤرخون المسلمون على هذا الجانب في نظام الدولة الإسلامية الأولى بسبب تراجع الشورى وعارساتها وانعدام مؤسساتها في التجربة الإسلامية بعد عصر الراشدين على البرغم من كل ذلك، فإننا نستطيع أن نرى في "هيئة المهاجرين الأولين"؛ مؤسسة دستورية، ذات سلطات محددة في قيادة البولة على عهد النبي، صلى الله عليه وسلم وفي الترشيح للخليفة، وعقد البيعة الأولى له، والتي تتلوها البيعة الله عليه وسلم والم المناصمة والأمصار (۱)، وأن نرى في "النقباء" الاشي عشر ، الذين العامة من أهل العاصمة والأمصار (۱)، وأن نرى في "النقباء" الاشي عشر ، الذين مثلوا قيادة مجتمع الأنصار ، مؤسسة شورية ، مثلت "الهزراء - المؤازرين - المشيرين" المهورية المهورية ، مثلت "الهزراء - المؤازرين - المشيرين" المهورية المهورية ، مثلت "الهزراء - المؤازرين - المشيرين" المهورية المهورية ، مثلت "الهزراء - المؤازرين - المشيرين" المهورية المهورية ، مثلت "الهزراء - المؤازرين - المشيرين" المهورية المهورية ، مثلت "الهزراء - المؤازرين - المشيرين" المهورية المهورية ، مثلت "الهزراء - المؤازرين - المشيرين" المهورية المهورية ، مثلت "الهزراء - المؤازرين - المشيرين" المهورية المهورية ، مثلت "الهزراء - المؤازرين - المشيرين" المهورية المهورية ، مثلت "الهزراء - المؤازرين - المشيرين الأولين".

بل إن هناك إشارة في بعض الدراسات التاريخية تتحدث عن مجلس للشورى في العهد النبوى كان عدد أعضائه سبعين عضوا (٢) كذلك نستطيع أن نرى كيف لم تقف الشورى و حدود أعضاء هذه الشورى و جوهرها اشتراك الأمة في صنع القرار عند حدود أعضاء هذه المؤسسات، بل لقد امتدت إلى كل فأهل الرأى، بل و «الجمهور»، ففي الأيام

 <sup>(</sup>١) انظر تضميل الحديث عن هذه المؤسسة والختصاصاتها بكتابنا (الإسلام وفلسفة الحكم) ص١٥٠هـ ٦٨ طبعة دار الشروق. القاهرة سنة ١٩٨٩م.

 <sup>(</sup>٢) قان فلوتن (السيادة العربية والشيعة والإسرائيليات في عهد بني أمنية) هي ٩ ترجمة : د. حسن إبراهيم حسن، ومحمد زكي إبراهيم . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٥م.

الثلاثة التي تمت قيها الشوري لاختيار الخليفة الراشد الثالث «لم يترك أهل الشوري أحداً من المهاجرين والأنصار وغيرهم من ضعفاء الناس ورعاعهم إلا سألوهم واستشاروهم» فيمن يريدون الخليفة بعد عمر بن الخطاب؟! (١).

\* \* \*

تلك هي الشورى الإسلامية: التجسيد لإرادة الأمة الحرة، المحكومة بإطار حاكمية الله، ومظهر سلطة الأمة وسلطانها فيما لم تقض وتفصل فيه الحاكمية الإلهية .. هذه الحاكمية التي تمثلت وتشمئل في مبادئ الشريعة وحدودها ومقاصدها، والتي هي في شئون الدنيا \_ عنابة «الأطر \_ الثوابت» التي تحفظ على شورى الأمة صبغتها الإسلامية، والتزلمها حدود الحلال والحرام، فهي ليست نقيضًا للشوري، وإنما هي الكافئة لها أن تظل ثميراتها إسلامية، كما أن هذه المعدود الإلهية، لأنها ـ الشورى ـ في الشورى في عرف الإسلام فويضة إلهية، أي أن المسلم «بعبد» الله عندما ينهض بتبعاتها، وغير وارد أن تكون هناك «عبادة لله» لا يراعي «المتعبد بها» جدود حاكمية الله! . . .

هكذا جمعت الوسطية الإسلامية بين «الشورى البشرية» وبين «الشريعة الإلهية» على هذا النجو الذي يرئ من «التناقض» ومن «الخلط» كليهما...

\* \* \*

<sup>(</sup>١) ابن قنيبة (الإمام والسياسة) ج١ ص٤٢ طبعة القاهرة سنة ١٣٣١هـ .

# الرجل... والمرأة

من أصدق وأدق وأشمل المصطلحات في التعبير عن صنيع الإسلام وإنجازه الذي أحدثه ويحدثه بالنسبة للإنسان، مصطلح: «الإحياء»، قالإسلام إحياء كامل وشامل وعميق ودائم لكل من استجاب لدعوته، والتزم بمنهجه، وسلك سبيله في خاصة نفسه وعامة أمره وسائر ما تشتيك به شبونه من علاقات، وصدق الله العظيم إذ يقول: ﴿ يَأْتُهَا اللَّذِينَ آمَنُوا استَجيبُوا للَّه وللرسُول إذا دعاكم لما يحبيكم واعلَمُوا أنّ الله يحول بين المرء وقله وأنه إليه تحشرون ﴾ (الأنفال: ٢٤).

ولقد تضمن هذا الإحياء الإسلامي اضمن ما تضمن الحراج الذين اهتدوا بالإسلام من الظلمات إلى النور، وكذلك تحرير الإنسان المسلم عاكان يثقل ظهره ويقيد خطوه ويشل طاقاته من القيود والأصفاد، افالتحرير الإسلامي مهمة من مهام «الإحياء الإسلامي» بالنسبة للإنسان، ﴿ الذين يتُبعُون الرسول النّبي الأمّي الذي يجدُونه مكتوبا عندهم في التوراة والإنجيل يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر ويحلُ لهم الطّيات ويحرم عليهم الخبائث ويضع عنهم إصرهم والأغلال التي كانت عليهم ﴾ (الأغراف: ١٥٧).

ولقد توجه هذا «التحرير الإسلامي» إلى الإنسان المسلم، من حيث كونه إنسانًا رجيلاً كبان أو اصرأة هذا الإنسان فكانت نظرة الإنسلام إلى الرجل والمرأة باعتبارهما: «الإنسان المسلم»، الذي يتوجه إليه الإسلام بالإحياء والتحرير، يتسباويان في ذلك مساواة الأعضاء في البدن الواحد، وفي هذه النظرة الإسلامية بداية خيط قلسفة الإسلام ومنهجه في علاقة الرجل بالمرأة، وموقف المرأة من الرجل، وما عرف واشتهر بـ "تحرير المرأة».

إن المساواة بين المرأة والرجل في «الإنسانية»، هن حقيقة موضوعية تدركها كل العقول وكل الحواس، وإن المساواة بينهما في التكاليف، حقوقًا وواجبات، وفي الحساب والجزاء، وفينما يلزم للنهوض بالتكاليف من عقل وقدرات، منحها الله لكل منهما وركبها فيه، هي مما أجمع عليها ويجمع الناظرون في فكر الإسلام،

لكن هذه المساواة التي قررها الإسلام بين المرأة والرجل، والتي جعلت منهما عضوين في بدن واحد، هو بدن الإنسان المسلم، قند اعترفت بالواقع الطبيعي المتمثل في تميز للرأة، بالأنوثة، وتميز الرجل، بالذكورة، وبما لهذا التميز من حكية استهدفت تكاملهما كما يتكامل الشقان المكونان للشيء الواحد، فتجتمع لهما: المساواة، والتكامل في ذات الوقت، عميزة تساويهما عن تساوي «الأنداد»! فكما تسناوي أعضاء البدن الواحد، فني عضويته، مع تميز كل منها عن الأخر، كذلك الخال في علاقة المرأة بالرجل: المساواة، مع التميز، بونما تناقض بينهما. . .

وإذا كان تميز الوجل «درجة» مهى «القوامة» في بعض الميادين مو الشمرة لتميز طبيعة الرجولة عن طبيعة الأنوثة، استهدافًا للتكامل، للحقق لاستخرار النوع وتحقيق السعادة لأبنائه، إذا كان ذلك هو لب الإضافة التي أنجزها المنهج الإسلامي في علاقة المرأة بالرجل، ووضع كل منهما بالنسبة للآخير، فإن المساواة بينهما في الإنسانية، حقوقًا وواجبات، وفي التكاليف الإسلامية، هي «فكر» الإسلام، الذي جاء ليطور وضع المرأة ويحردها من القيود الاجتماعية والاقتصادية والعرقية التي حملت من أثقالها للأسياب تاريخية م أكثر وأثقل مما حمل الرجل. بل لا نغالي إذا قلنا إن المرأة المسلمة، في عصو البعثة، قيد مثلت يجهادها في سبيل حريتها وتحريرها، «الواقع» الذي مثل علامات الاستفهام التي جاء الوحي الإلهي، بتحريرها، كي يجيب عليها ويستجيب للمشروع العادل منها.

\* ففي سنن الترمندي أن الصخابية الجليلة ، المجاهدة المقاتلة . . . يطلة يوم أحد ويوم اليمامة والمواقع الكثيرة الأخرى ـ زوجة الشهيد ، وأم الشهدا ، أم عمارة ، نسبية بنت تعب الأنصارية (١٣ هـ ، ١٣٤م) قد جاءت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، تتحدث باسم جماعة عن نساء المدينة ، وتطلب مساواة المرأة بالرجل ، قائلة : يارسول الله «ما أرى كل شيء (لا للرجال! وما أرى النساء يذكرن بشيء؟!

فكان جواب الوحى الإلهى عن علامة استفهام «الواقع» هذه متمثلاً في الآية الكريمة: ﴿ إِنَّ الْمُسلمين والْمسلمات والْمُؤمنين والْمؤمنات والْقانتين والْقانتات والصادقين والقانتات والصادقين والمتحدد والمنادين الله كشيرا والذاكرات أعد الله لهم معفرة وأجرا عظيما ﴾ (الاحزاب: ٣٥).. فكان تقرير الآية القرآنية المساواة بالنص لقطا بالجواب الإلهى عما تخلق في الواقع من مشاعر صنعتها المظالم التي عانت منها المرأة، أكثر من الرجل، في حقب طويلة من التاريخ.

\* وفي ترجمة ابن الأثير - ب (أسد الغابة) - للصحابية الجليلة . الخطيبة المجاهدة المقاتلة : أسماء بنت يزيد بن السكن الأنصارية (٣٠ هـ، ١٥٠ م)، نقرأ كذلك أنها قد أنب إلى النبي ، صلى الله عليه وسلم ، وهو جالس إلى أصحابه ، تعلن أنها إنها جاءت متحدثة باسم غيرها من النساء ، اللاني اجتمعت آراؤهن على طلب مساواتهن في الأجر بالرجال ، مع تمايز الأعمال بين الفريقين . . أتت النبي فقالت : "إني رسول من ورائي من جماعة نساء المسلمين ، يقلن بقولي ، وهن على مثل رأيي . . \* أ . . ثم عرضت القضية . . فاستحسن الرسول ، صلى الله عليه وسلم ، منطقها ، حتى لقد التفت إلى أصحابه وقال : "أسمعتم مقائة امرأة أحسن سؤالا عن دينها من هذه ؟

قالوا: لا يا رسول الله.

قبال، صلى الله عليه وسلم: الصرفي يا أستمناء، وأعلمي من وراءك من النباء ... . ٩ .

وحدَّتها عن مساواة الإسلام بين المرأة والرجل في الأجر، وعن مثوبة المرأة، إذا هي تهضت بما هي أهل له، علما أنجز الرجال من الصالحات، لتكامل العلملين وإتقاقهما في إقامة قواعد العمران، وعند ذلك «الصرفت أسماء وهي تهلل وتكبر استبشارًا بما قال لها رسول الله، صلى الله عليه وسلم».

رِإِذَا كَانْتَ فَلْسِفُهُ الْمُهِجِ الْإِسلامِي في تَمَايِز قدرات المرأة عن الرجل قد ارتكزت ١٥٢ إلى تمايز طبيعة الأنوثة عن طبيعة الذكورة، فإن الرسالة الخاتمة قد تركت آفاق الميادين التي تستطيع المرأة إجادة أعسالها لتطور ما لديها من طاقات وقدرات، تركت هذه الأفاق مفتوحة، منبهة، فقط، على ضرورة الانساق بين الطبيعة وما تؤهل له من أعسال، استهدافًا للتحفاظ على فلسفة «التكامل» بين المرأة والرجل، وانقاء لخطر «المندية» المنافى لحكمة الله من خلق الإنسان ذكرًا وأنثى.

قالصحابية أميمة بنت رقيقة، تُحدَّث فتقول: اجنت النبي، صلى الله عليه وسلم، في نسرة نبايعه، فقال لنا: فيما استطعن وأطقتن» (١). فنطاق وآفاق التكليف والحقوق والواجبات، هي ما تستطيعه المرأة وتطيقه، باعتبارها أنثى، وفق أحكام الزمان وأعراف المكان، وما تنميه أو تحجمه لديها البربية من قدرات وإمكانات.

ومن هنا كان حديث الآية القرآنية عن المساواة بينهما في الحقوق والواجبات، وعن الدرجة ـ درجة القوامة ـ التي تأهل لها الرجل، بحكم رجولته، في ميادين بعينها . حديث الآية التي تقول: ﴿ ولهن مثل الله ي عليهن بالمعروف وللرجال عليهن درجة والله عزيز حكيم ﴾ (البقرة: ٢٢٨). فالعرف ـ وهو متغير ومتطور ـ هو معيار ميادين المساواة في الأعمال والوظائف الحياتية ، الكن تظل الدرجة ـ درجة القوامة ـ قائمة في ميادين بعينها، لارتباطها بـ الثابت الدوه و الرجولة و الأنوثة التي تعاير ميادين بذاتها.

وإذا كانت درجة القوامة هي القيادة، التي تؤهل الرجولة الرجل لها في ميادين بعينها، ﴿ الرجال قوامون على النساء بما قطل الله بعضهم على بعض وبما أنفقوا من أموالهم ﴾ (النساء: ٣٤)، فإن الإسلام لم يحرم المرأة من هذه القوامة و القيادة حيث تؤهلها لها أنوئتها . فالراعي هو القائد القوام - المدائم القيام على قيادة سيدانه - والحديث النبوى يحدثنا عن نصيب المرأة في ميدان القوامة والرعاية والموالية والموعاية والقيادة ، فيقول الرسول ، صلى الله عليه وسلم: "كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته ، فالأمير الذي على الناس راع عليهم ، وهو مسئول عنهم ، والرجل راع على أهل بيت بعلها وولده ، وهي مسئولة عنهم ، ألا فكلكم راء وكلكم مسئول عن رعيته ، ألا أنها وولده ، وهي مسئول عن رعيته ، ألا فكلكم راء وكلكم مسئول عن رعيته . : "(٢).

<sup>(</sup>١) زواه اين ماجه .

<sup>(</sup>٣) وواه البخاري ومسلم والإعام أحمد.

وإذا كان المنهج الإسلامي قد غيز بهبذا الوضوح في تقرير المساواة بين الرجل والمرأة، في الإنسانية، وفي التكاليف، حقوقًا وواجبات وحسابًا وجزاء، وفي حصر التمايز بما يقتضيه غيز الأنوثة عن الذكورة، وفي كل منهمًا امتياز لجنسه يحرص على الحفاظ عليه العقلاء؛ لأنه قاعدة وسر تكاملهما، المحقق لسعادتهما جنبيعًا، قيان وضوح هذا الموقف الإسلامي قد ازداد عندما تجسد فكره هذا في التجربة الإسلامية الأولى. . . فلم يعد مجرد فكر نظرى، وإنما غدا واقعا يحياه الرجال والنساء . .

فبيعة العقبة . ، التي هي عقد تأسيس الدولة الإسلامية الأولى قد شاركت فيها المرأتان (١) ، فكان للمرأة المسلمة نصيب في «الولاية السيناسية» منذ ذلك التاريخ . .

\* وفي بيعة الرضوان - تحت الشجرة - والتي كالت على "الحرب والقتال" - شاركت النساء . . . وشملهن - مع الرجال - قول الله ، سبحانه وتعالى : ﴿ لَقَدْ رَضِي اللّٰهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبايعُونِكَ تَحْتَ الشَّجرة فعلم ما في قُلُوبهم فَأَنزل السَّكينة عليهم وأثايهم قَتْحًا قريبًا ﴾ (الفتح : ١٨) . ﴿ إِنَّ اللّٰهِ يَنْ يَبايعُونِكَ إِنْمَا يَبايعُونَ اللّٰهِ يَدُ اللّٰهِ فَوْقَ أَيْدِيهم فَمِن نَكَتْ فَإِنْما يَنكُتُ عَلَى نَفْسَه وَمِن أُوفِي بِما عاهد عليه الله فَسَيُونِيه أَجْراً عظيما ﴾ (الفتح : ١٠) .

\* وحديث النساء الغازيات في غزوات الإسلام الأولى، والمقاتلات والمداويات والمساعدات في المعارك. . شائع في مصادر السنة والسيرة والتاريخ(٢).

<sup>(</sup>۱) هما: أم عمارة، بسبية بأنت كعب بن عمرو، من بنى ماؤن بن النجار، وأم متبع، أسماء بنت عمرو بن عدي بن نابى، من بنى سواد بن غنم بن كعب بن مسلحة، انظر، ابن عبد البر (الدرر بي اختصار المغازي والسبر) ص٧٩. تحقيق >د. شوقى ضيف. طبعة الغاهرة سنة ١٩٦٢م.

<sup>(</sup>٢) حدث ذلك في غزوة خيبر - وأخرجه أبو داود من حديث حثيرج بن زياده، عن جدته أم أبيه - تنما أخرج أبو داود - عن أنس بن سالك - جديث غزوة النبي يأم سليم و فسوة من الأنصار يستقيل الماء ويداوين الجرحي، وقتال أم عملون، نسببة بنت كعب، يزم أحد ويوم اليمانية، عظيم وشهير في مضادر السيرة والتاريخ، انظر ما كتبناه عن اصورة المرأة في صدر الإسلام الكتابنا (الإسلام وللسنة بل) صفادر السيرة والتاريخ، انظر ما كتبناه عن اصورة المرأة في صدر الإسلام الكتابنا (الإسلام وللسنة بل) عليه والمستقبل إلى المداوية القادرة دار الشورق مستقبل المراوية المداوية المراوية المراوية المستقبل المداوية المداوية

\* والتطبيق الإسلامي لوصايا القرآن بالأمومة . . ووصايا النبي بالنساء . . ولتحديد القرآن أن التنوع - في الأنوثة والذكورة - هو آية من آيات الله ، به تتحقق السعادة المتمثلة في السكن و الملودة و الرحمة ، بين الزوج وزوجه ﴿ ومن آياته أن خلق لكم من أنفسكم أزواجا لتسكنوا إليها وجعل بينكم مودّة ووحمة إن في ذلك الآيات لقوم يتفكّرون ﴾ (الروم: ٢١). وتجسد هذه المعاني القرآنية في كثير من غاذج الواقع المعيش منذ ذلك التاريخ .

إن دور حديجة بنت حويلد (٦٨ - ٣ق. هـ، ٥٥٦ - ٢٢٠) في حياة النبى ودعوته، ودور عائشة (٩ق. هـ ٥٥٨ هـ، ٦١٣ - ٢٧٨م) في الدين والدنيا، ودور الصحابيات اللاتي ملأت تراجمهن مجلداً في تراجم ابن الأثير لصحابة رسول الله، صلى الله عليه وسلم، ودور أسماء بنت أبي بكر (٧٧ ق. هـ ٣٧٠ هـ ، ٩٧٥ - ٢٩٢م) في رحلة الهجرة - هجرة النبي وأبي بكر - وفي منزل زوجها الزبير بن العوام، وفي حقله، وفي رعاية فرس قتاله، ودورها في معاركه الحربية وغزواته، وكذلك دورها في جهاد واستشهاد ابنها عبد الله بن الزبير وتصديها يومنذ لجبروت الحجاج بن يوسف الثقفي . إن دورها هذا - بل أدوارها - وهي في شموخ المرأة المسلمة العابدة المقاتلة العاملة، التي تزدان بالحشمة الإسلامية، فلا تكشف سوى الوجه والكفين، ولا تلبس ما يشف ولا ما يفتن، إن هذه النماذج إنما تشرجم عن واقع جسد فكر الإسلام في هذا الميدان.

وإذا كنا لا تنكر ـ بل نبوز ـ أن تاريخنا الاجتماعي قد سادت في كثير من حقبه معالم "واقع" تنكر للكثير من "المثل" التي جاء بها الإسلام في "العلاقة الجامعة ـ والمميزة ـ بين الرجل والمرأة "حتى لقد أصاب المرأة المسلمة من المظالم أكثر مما أصاب الرجال، وحملت من القيود أثقل مما حمل الرجل، الأمر الذي جمعل ويجعل حريتها وتحريرها واحدة من مهام الإسلاميين، إذا كنا لا تنكر ذلك ـ بل نبرزه وننب إليه وندعو له ـ فإننا تنكر وتستنكر أن يتبني المسلمون المناهج غير الإسلامية في فلسفة تحرير المرأة، وفي غوذج هذا التحرير (١١).

 <sup>(</sup>١) لتفصيل هذه القفية انظر ما كتناه عن: •أى السافح هو التحرير للمرأة؟ ٩٤٤ بكتابها (الغرو الفكرى وهم أم حقيقة؟) ص١٧٩ ص. ٢٠٠١ مطعة القاهرة سنة ١٩٨٩م.

فالمنهج الإسلامي، الذي قام على مساواة الرجل والمرأة في الإنسانية وتكاملهما في وظائف الحياة، يرفض مساواة القائل الأندادة، التي سادت الدعوة إليها في إطار الحضارة الغربية، وفي فكر وواقع التغريب ببلادنا الإسلامية. فلا الرجل السوى يسعده تساويه بالمرأة، كأنثى، ولا المرأة السوية يسعدها مساواتها بالرجل، في الرجولة! ومن هنا غيرت وتتنميز، في المنهج الإسلامي، فلسفة التحرير الإسلامي للمرأة بالانطلاق من الوسطية الجامعة والمميزة في ذات الوقت بينها، «كشقين متكاملين ومتبساويين»، فمع التساوى في الإنسانية، تتمايز الطبيعة، من حيث الأنوثة والذكورة، تمايز وظيفة وفرجة، لا تمايز سيطرة واستبداد وخضوع!

وإذا كانت فلسفة «التجرير» التي اعتمدت "قائل الندية " قد جعلت صورة المرأة المتحررة في المجتمعات التي طبقت تلك الفلسفة مدى صورة: "المسترجلة الإسبرطية" أو «الغانية الروغانسية " أو «إعلان السلعة وسلعة الإعلان الوأسمالية» .. فإن منهج الإسلام في هذا المفام يقول لنا: نعم، لتحرير المرأة، لكن ليس هذا هو غوذج التحرير !(١)

\* \* \*

<sup>(</sup>١) لتقصيل كثير من فضايا علاقة النساء بالرجال، انظر كتابنا (التحرير الإستلامي للمرأة) طبعة دار الشروق. وكتابنا (شبهات وإجابات حول مكانة المرأة في الإسلام) طبعة نهضة مصور، وغيرها من الكتب والدراسات.

## الفرد.. والطبقة.. والأمة

الإسلام: دين الجماعة. . أي الأسة، تلك خصيصة من خصائص المنهج الإسلامي، وكون الأمة هي الجماعة الأساسية، في المنظور الإسلامي، لا يعني الإصحاف بحقوق الفرد، ولا الإنكار لوجود «الطبقة» بالمعنى الاجتماعي في إطار «الأمة»، وإنما هي العلاقات التي أقامتها الوسطية الإسلامية الجامعة بين اللفرد، و«الطبقة» ووالأمة، على نجو متميز وفريد.

فالمستولية، في الإسلام، في الكثير من التكاليف، وفي الحساب والجزاء عليها: مستولية فردية، نقل الإسلام بها هذا الفرد من وضع الذوبان الكامل في إطار القبيلة والعشيرة، لكن هذا الإنسان الفرد. . هو مدنى بالجنبلة . . اجتماعي بالطبع، يستحيل عليه أن يحيا فردًا وفي حدود النزعة الفردية .

والتكاليف، في الإسلام، منها الفردى فروض العين ومنها الاجتماعي فروض الكفاية وهي جميعًا ينتظمها نسق واحد، هو نسق التكاليف الدينية، والرباط بينها عضوى، حتى ليستحيل على الفرد بسبب من مدنيته واجتماعيته أن ينهض بتكاليفه الفردية فروض العين إذا أصاب الخلل النظام الاجتماعي، بتخلف الفروض الاجتماعية، فإذا انعدم الأمن في المجتمع أو عز فيه القوت، فأنى للعايد أن يعبد الله ويؤدى فرافضه العيئية؟! لقد قال الفقهاء: إن صلاة الخائف والجائع لا تصع، لأن الحضور فيها وهو شرط إقامتها لا يتأتى إلابالأمن والجائع لا تصع، لأن الحضور فيها وهو شرط إقامتها لا يتأتى إلابالأمن الاجتماعي وتوافر القوت! ولقد أصاب الإسام الغزالي عندما حدد الضرورات الاجتماعي وتوافر القوت! ولقد أصاب الإسام الغزالي عندما حدد الضرورات الاجتماعي الني يستحيل بدون توافرها إقامة الدين، فقال: "إن نظام الدين لا يصحة البدن، وبقاء الحياة، وسلامة قدر الحاجات، من: الكسوة، والمسكن، بصحة البدن، وبقاء الحياة، وسلامة قدر الحاجات، من: الكسوة، والمسكن،

والأقوات، والأمن، فلا ينتظم الدين إلا بتحقيق هذه المهمات الضرورية، إن نظام الدنيا شرط لنظام الدين. . ١٠٤٠ . . ولذلك، كانت فروض الكفاية - الاجتماعية - في المنهج - الإسلامي - آكد من فروض العين - الفردية - للارتباط العضوى بينهما في النسق التكليفي الواحد، ولترتب التمكن من أداء كثير من فروض العين على تحقيق كثير من فروض الكفاية . .

لكن تحقيق الفروض الاجتماعية لا يغنى عن ضرورة الفروض العيبية، لأن مكانة الأنة والجمناعة في التصور الإسلامي لا تلغي دور الفرد ومكانته، فالمسئولية والتكليف والحساب والجنزاء فردى، ولا تزر وازرة وزر أخرى - في التكاليف الفردية - لكن البلوى الاجتماعية إذا عمت طالت من لا يدله فيها . ولذلك دعانا الله إلى اتقاء الفتنة التي لا تصيب الذين ظلموا دون سواهم! ﴿ وَانْقُوا فَتُهُ لا تُصيبُ الذين ظلموا دون سواهم! ﴿ وَانْقُوا فَتُهُ لا تُصيبُ الذين ظلموا دون ما الله والمسئوليات والتكاليف الفردية هو السبيل إلى إقامة التكاليف الاجتماعية . . كما أن إقامة التكاليف الاجتماعية هو الذي يهيئ للفرد الوفاء بحقوق تكاليفه العينية . . وهذا الترابط بينهما هو التعبير عن ارتباط الفرد بالأمة في منهج الإسلام .

وفي ضوء هذه الحقيقة نقرأ صياغتها عند للاوردي (١٤٤هـ ١ ٥٤٩هـ ٩٧٤ م ١٠٥٨م) عندما يقول: ١٠. واعلم أن صلاح الدنيا معتبر من وجهين:

أولهما؛ ما ينتظم به أمور جملتها. -

والثانى: ما يصلح به حال كل واحد من أهلها. . فهما شيئان لا صيلاح لأحدهما إلا بصاحبه، لأن من صلحت حاله، مع قساد الدنيا، واختلال أمورها، لن يعدم أن يتعدى إليه فنباذها، ويقدح فيه اختلالها، لأنه منها يستمد، ولها يستعد، ومن فسدت حاله، مع صلاح الدنيا، وانتظام أمورها، لم يجد لصلاحها لذة ولا لاستقامتها أثرا، لأن الإنسان دنيا نفسه، فليس يرى الصلاح إلا إذا صلحت له، ولا يجد الفساد إلا إذا فسدت عليه، لأن نفسه أخص، وحاله أمس، فصار نظره إلى ما يخصه مصروفا، وفكره على ما يمسه موقوفاً (٢).

<sup>(</sup>١) الغزالي (الاقتصاد في الاعتفاد) ص170 .

<sup>(</sup>٢) للباوريني (أدب الدب والدين) ص ١٣٤ م طبعة القاهرة سنة ١٩٧٣م.

فالفرد هو نقطة البدء، وهو، بواسطة الأسرة والعشيرة، يُعَدّ لبنة في كيان الأمة، ولا مكان للفردية المغالبة في المنهج الإسلامي؛ لأن صلاخ اللبنة موقوف على كونها جزءًا من البناء الكبير.

والأمة، في التصور الإسلامي، ليست مجرد جمع الكمي يساوي عدد الأقراد فيها، وإنما هي كيان جامع، له حالة الكيفية الجديدة، تقوق كيفيات وقدرات أفرادها متفرقين .. إنها كيان متميز وله ما ليس للإفراد المتناثرين، إن الخيوط المتفرقة ليست لها القوة المتحصلة منها ذاتها إذا هي اجتمعت. وقطرات الماء المتفرقة لا تحدث الري الذي تحدثه عند الاجتماع، والأقراد المتفرقون ليست لهم حصافة الرأى ورجاحة العقل وكياسة النظر التي تتأتى لهم بشوري الاجتماع . ولذلك لم يمنع جواز الفسلال على كل فرد من أفراد الأمة، أن تكون لهذه الأمة العصمة عند الاجتماع والإجماع . ويشهد على هذه الحقيقة الموضوعية حديث رسول الله، صلى الله عليه وسلم: الذا الله وعدني في أمتى وأجارهم من ثلاث ؛ لا يعمهم صلى الله علي، ولا يستأصلهم عدو، ولا يجمعهم على ضلالة الله ...

\* \* \*

فللأمة، في الإسلام، مقام فريد، يعلو بها عن منجرد الجمع العددي والتراكم «الكمي» لما لذي أفرادها و آحادها. .

ولقد أبصر الماوردي وهو يتحدث عن مذاهب الأم في «الشوري» كيف أن الحضارات التي مالت كفتها لحساب «الفرد» قد حبذت «الشوري الفرد»، بينما حبذت الحضارات التي مالت كفتها لحساب المجموع «شوري الاجتماع». ثم أضاف الجديد الذي تميزت به حضارة الإسلام، وشوراه، عندما جمعت بين الاثنين الشوري المجموع وقفال: «إن مبذهب الإسلام في «الشوري» هو الجمع بين «شوري الفرد» و«شوري الاجتماع»، قحيث تكون القضايا عما تحتاج إلى الاجتماد وإعمال الفرد واستنباط الأدلة، تكون شوري الانفراد، لأنها شوري الاجتماع والمواجهة يكون المراد هو الكثنف عن ثمرات الاجتماد الفردي، فإن الاجتماع والمواجهة يكون المردي، فإن الاجتماع والمواجهة على مدوري الاجتماع والمواجهة عن ثمرات الاجتماء الفردي، فإن الاجتماع والمواجهة على حموري الاجتماع والمواجهة الشوري الاسلامية بين تمطي شوراهما جميعًا،

<sup>(</sup>۱) رواه الدارمي.

<sup>(</sup>٢) (أدب الدنيا والدين) ص ٢٩٣ .

وكما أن دار الإسلام تتألف من أوطان وأقاليم يجمعها جامع الإسلام: العقيدة والشريعة والحضارة . . فكذلك أمة الإسلام تتألف من الشعوب والقباتل التي تعارفت بالإسلام وعليت فغدت أمة الإسلام التي لاتخزق وحدتها التمايزات القومية والعرقية والبيئية، لأنها تمايزات الواقع، الذي لا يناقضه الإسلام، وإنما يهذبه فينظمه في نسق العقيدة الواحدة والحضارة الواحدة .

وإذا كانت مكانة الفرد في المنهج الإسلامي قد شهدت بتميزها: المستولية الفردية، والتكاليف الفردية. . وإذا كان القرآن الكريم قد أبرز مكانة الأمة ﴿ إِنَّ هَذِهِ أُمَّتَكُمْ أُمَّةً واحدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فاعْبُدُونَ ﴾ (الأنبياء: ٩٢) ﴿ كُنتُمْ خَيْر أُمَّة أُخْرجتُ للناس ﴾ (آل عــمـران: ١١٠) . . ﴿ وَكَــذَلَكُ جَــعَلْنَاكُمْ أُمْسَةُ وسطًا ﴾ (البقرة: ١٤٣). . فإن المنهج الإسلامي لا ينكر وجود «الطبقة» ولا التمايز الطبقي في إطار الأمة وفي داخلها. . فالتفاوت الاجتماعي، بنظر الإسلام حقيقة من حقائق الواقع، نابعة من تفاوت الحوافز والقدرات والجهد المبذول والذكاء الذي يستخرج الشمرات. . والإسلام لا يقفز على حقائق الواقع ولا يتجاهلها ولا يعاديها، ولكنه يهذبها ويضبطها كي نظل في إطار «المشروع» ونطاق «العدل»\_ الذي لا يعني المساواة التامة وإنما يعنني \*التوازن، بين فرقاء متفاوتين . . . التوازن-الوسط العدل، الذي ينكر الظلم، ويقترب بالتفاوت إلى حيث درجة التوازن ولحظة العدل، التي يكون فيها التفاوت مؤسسًا على ما هو ضروري ومشروع وطبيعي من العوامل والأسباب. ﴿ وَاللَّهُ فَضَلَّ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ فِي الرَّزِّقِ فَمَا الَّذِينَ فَيضَلُوا برادَى رزِّقَهم على ما ملكتُ أيْمانَهُمْ فَهُم فيه مسواءٌ أَفْبِنعِمة الله يجُعدُونَ ﴾ (النحل: ٧١) . . فإذا تأسس التقاوت والتمايز الاجتماعي والاقتصادي على ما جو مشروع من الأسباب، وإذا أحدث هذا التفاوت تمايز الأمة إلى طبقات اجتماعية متميزة. فإن الإسلام لا يرى في وجود الطبقات إخلالاً بالأمة، كوابطة جامعة ليها في منهجه المرتبة العالية، ولكنه كما أقام علاقات الترابط بين الفرد وبين الأمة، كذلك يهذب من حدود التمايز والتفاوت الطبقي ويضيظ جموحه ويرسم أَقَاقُه، علَى النحو الذي يجعل علاقات الطبقات الاجتماعية في خطّة التوازن ١٦.

ودرجته ومستواه . . . لأن هذا التوازن، الذي يجمع بروابط التسائد، الطبقات المتعددة، هو العدل الوسط في منهج الإسلام. .

أما إذا اختل هذا التوازن الأجتماعي بين الطبقات في أمة الإسلام، فإن الخيوط الجامعة بين الطبقات تخلي مكانها لعوامل التناقض والصراع بين هذه الطبقات ـ وبلك هي الأخرى حقيقة موضوعية، وواقع اجتماعي، لا ينكره المنهج الإسلامي ولا يستنكره ولا يتجاهله ولا يقفز عليه. . لكنه يضع، أيضًا، لهذا الصراع الضوابط، ويحدد له الغايات والآفاق. . فالهدف منه هو العودة بالعلاقات الطبقية إلى درجة التوازن ولحظة العدل الوسط مم وليس الهدف منه كنما هو في الحضارة الغربية أن ينفي قطب القطب الآخر تماماء وأنَّ تلغي طبقة الطبقة النقيض كلية وتقتلعها من الوجود . . فهذا المقهوم للصراع الطيقي هو خصيصة غربية ـ الأن لهم مفهومهم الخاص لأفاق حرية الطبقة في التمايز والامتياز . . وهي أفاق قد لا تعرف الحدودا \_ فالمرجوازية سعت إلى نفي الإقطاع . . . والمروليتباريا سعت وتسعى إلى نفى البرجوازية . . . وما حديث «الشمولية ـ الشيوعية عن المجتمع اللاطبقي إلا حدِيث عن المجتمع الذي تنفرد فيه طبقة واحدة بسلطات الفكر والحكم والمال. . لكنهم يكثشفون وإن لم يعترفوا ـ أن التمايز الطبقي الطبيعي حقيقة موضوعية من حقائق التوازن الاجتماعي ـ أي العدل الاجتماعي ـ وضرورة امن ضروراته . . . فما ظنوه اقتلاعًا للبرجوازية ، لم ينكن أكثر من استبدال الطرف الذي يتمتع بامتيازاتها، فيدلاً من الملاك الرأسماليين، حل "الحزب" و"التكنوفراط» ـ أي «الدولة» ـ التي امـ تلكت سلطات الفكر والحكم والمال يدلاً من سـلاكــهـــا السيابقين. . تغييرت الأسماء، ولم تلغ الطبيقية في المجتمع الذي ظنوه لا طِبقيًا! . . . حتى ليتحدثون عن حاجة مجتمعهم هذا إلى ثورة لإزالة ما به من تنافضات أ . . .

لكن الإسلام، الذي لا يقفز على الواقع ولا يتجاهل حفائقه ومنها التمايز الطبقى النابع من التفاوت الاجتماعي الطبعى ويجاهد لإبقاء هذا التفاوت في حدود الأسباب المشروعة، ويعمل على ألا تتجاوز آفاقه خظة التوازن، التي هي درجة العدل الوسط و من فإذا تجاوز هذه الآفاق، واختل التوازن، وحل الظلم الاجتماعي محل العدل الاجتماعي و في الإسلام أن يشهد المجتمع دفعًا الاجتماعي محل العدل الاجتماعي و قي الإسلام أن يشهد المجتمع دفعًا

طبقيًا - بل لقد رآه الإسلام سنة من سنن الله في المجتمعات، تقود الظاهرة الاجتماعية من درجة الخلل ولحظة الظلم إلى درجة التوازن، ولحظة العدل بين الطبقات. . ﴿ وَلَوْلا دَفْعُ اللّهِ النّاس بعضهم ببعض أفسدت الأرض ولكن الله ذو فضل على العالمين ﴾ (البقرة: ٢٥١). ﴿ أَذَن للّذين يقاتلُون بأنّهم ظلموا وإنّ الله فضل على نصرهم لقدير (٢) الذين أخرجوا من ديارهم بغير حق إلا أن يقولوا ربنا الله ولولا دفعُ الله النّاس بعضهم ببعض أهدمت صوامع وبيع وصلوات ومساجد يُذكر فيها اسم الله كثيراً ولينصرن الله من ينصره إنّ الله لقوى عزيز ﴾ (الحج ٢٩٠، ٤٠). . وبين أريد ماله بغير حق فقاتل فقتل فهو شهيده (١).

فهذا الدفع الاجتماعي - الذي هو سنة الله في المجتمعات - هو أداة العودة بالعلاقات - إذا هي خرجت من دائرة التمايز المشروع والطبيعي في الرابطة الجامعة إلى دائرة التناقضات العدائية والممزقة لجامع الأمة وتضامنها - هو أداة العودة بالعلاقات الطبقية من إطار الخلل والظلم إلى إطار التوازن والعدل . . لتظل الأمة هي الجامعة ، حاملة رسالة الإسلام ، العقيدة والشريعة والخضارة . . وليست - كما في الحضارة الغربية - الطبقة هي حاملة الرسالة . . البرجوازية - ورسالتها الليبرالية - الراسمالية " . . . والمروليتاريا - ورسالتها الشمولية - الشيوعية " . . .

فإذا كانت الطبقة الهي الشريحة المتميزة اجتماعياً في إطار الشعب أو الأهة. . وإذا كان هذا التعسريف لها هو مما يمكن الاتفاق عليه في محتلف المذاهب والحضارات، فإن خلاف المنهج الإنسلامي مع المناهج الغربية يأتي في العامل والمعيار الذي يميز هذه الشريحة فيجعلها طبقة اجتماعية متميزة عن غيرها من الطبقات. .

قفي الحضارة الغربية نجد أن الوضع المادي ـ الاقتصادي ـ هو الأساس الأول والمعيار الأعظم في تمييز الطبقة اجتماعيا ـ وضا نوح العمل في ذلك النهج إلا سبيل

<sup>(</sup>١) وواه التزمذي دعن عبداللدين عمرود عن الرسول، صلى الله عليه وسلم.

لتحديد مستوى هذا الوضع المادى والاقتصادى . . . أما فى المنهج الإسلامى فإن معايير تمايز الطبقات متعددة ومستوعة ، ولا بقف عند العامل المادى وحده ، فنوع العمل ووظيفته فى المجتمع ومكانته فى الهيئة الاجتماعية يشمر تميز الطبقة اجتماعيا وخطره أو ثانويته ، تشمر وباطا يصنع ويعيز الطبقة اجتماعيا عن غيرها من الطبقات وابن الفلاج الذى ينفلت من طبقة الفلاحين قيصبح مهنيا - طبيبا أو مهندسا أو علما أو رجل دولة أو قائدا عسكريا - إنما يدخل فى طبقة اجتماعية جديدة ، تميزه اجتماعيا ء حتى ولو لم يتجاوز ماديا المستوى الاقتصادى الذى يوجد عليه أبوه الفلاح . . وحتى مع بقائه عضوا فى أسرة فلاحية . . فليس بالعامل المادى والاقتصادى وحده تتمايز الطبقات . . كما أن هذا التمايز - لأنه فى إطار الجامعة الأعظم - جامعة الأمة - لا يعرف الفواصل الحادة ، على النحو الذي عرفته الحضارة الغربية فى العلاقات ما بين الطبقات .

\* \*

«كذا أقام المنهج الإسلامي ويقيم العلاقة بين الفرد والطبقة . . وبين الطبقات في إطار الأمة ، على النحو الذي يحقق فيه الكل ذاته ورسالته ، عندما يكون التوازن و العدل الرسط هو ميدان الاجتماع والالتقاء . . فإذا اختل الأمر ، كان الدفع الاجتماعي والجهاد؛ لإعادة العلاقات إلى صحتها ، ويفي عوامل المرض وجراثيمه منها . . وليس لينفي طرف من الأطواف الطرف الآحسر ، حالما بالانفسراه والاستغناء ، . إن الاجتماع والاشتراك الأمة التأليف التساند بين الفرقاء المتعيزين عو العدل . . أما الانفراد من الفرد أو من الطبقة . في السلطة السياسية أو بسلطان المال فهو عين الظلم وذات الطغيان . ، وصدق الله العظيم حين يقول في كلاً إنّ الإنسان ليطغي (1) أن رآه استغني هذا (العلق : 1 ، ٧) .

إن هناك حددا أذنى للعدل؛ لا بد أن يتوفر للفرد: هو الإنصاف في القانون والحكم، . والإنصاف في أمور المعاش . . وفي كتاب عمر بن الخطاب حول القضاء \_إلى أبي موسى الأشعرى، يقول: «. . . وبحسب المسلم الضعيف من 177

العبدل أن ينصف في: الحكم، والقسم. . الله . . هذا هو الحيد الأدني من العبدل للفرد الضعيف، في منهج الإسلام. .

وفي العهد الذي كتبه الإمام على بن أبي طائب إلى واليه على مصر ، الأشتر النخعي ، حديث عن التمايز الطبيعي والواقعي بين طبقات الأمة (٢٠) ، وعن واجب الدولة الإسلامية حيال هذا الواقع الطبقي ، وعن السبيل لإبقاء العلاقات الطبقية في درجة التوازن ولحظة العدل . يقول الإمام على لواليه : ٣ . واعلم أن الرعية طبقات ، لا يصلح بعضها إلا ببعض ، ولا غني ببعضها عن بعض ، فمنها : جنود الله . ومنها : كتّاب العامة والخاصة ، ومنها : قضاة العدل . ومنها : عمال الإنصاف والرفق ، ومنها : أهل الجزية والخراج ، من أهل الذمة ومسلمة الناس . ومنها : التجار ، وأهل الصناعات . ومنها : الطبقة السفلي ، من ذوى الحاجة والمحنة (أي العاجزون عن الكسب والتحصيل) . . . فالجنود حصون الرعية ، وسبل الأمن . . العاجزون عن الكسب والتحصيل) . . . فالجنود حصون الرعية ، وسبل الأمن . . ثم لا قوام للجنود إلا بما يخرج الله لهم من الخراج . . ثم لا قوام لهذين الصنفين إلا بالتجار وذوى الصناعات . . . (٣) .

فالمطلوب، لتحقيق العدل، ليس الصراع الذي تنفى فيه طبقة بقية الطبقات، بزعم أن العدل مرهون بالمجتمع اللاطبقى . . وإنما العدل المطلوب سبيله إقاصة التوازن بين الطبقات التى تعد وظائفها ضرورات اجتماعية تحقق للمجتمع ثمرات من الكسب المادى والفكرى، والكسب الحافظ على المجتمع قدرته وحركت ومنعته . . لأن هذه الطبقات كما يقول الإمام على . : «لا يصلح بعضها إلا ببعض، ولا غنى ببعضها عن بعض» . .

ولعل هذا التساند الطبقي، والارتفاق الذي لا غني عنه بين الطبقات، لعله أن يكون التفسير الأدق لقول الله، سبحانه وتعالى: ﴿ نَحَنَّ فَسَمَنَا بِينَهُم مَعِيشَتِهُم في

<sup>(</sup>۱) (تاریخ الطبری) ج} ص۲۰۳

<sup>(</sup>٢) جدير بالذكر أننا نعني بــ الطبقة الفئة والشريحة الاجتماعية المنسيزة بطبيعة عملها وبنسرات كسبها ، و من ثم تركزها الاجتماعي في إطار الأمة ، وهذا المفهوم لـ الطبقة؟ منسير عن مفهومها في الفكر الاجتماعي الغربي ، كما سفت إشارتنا .

<sup>(</sup>٣) (نهيج البلاغة) ص٣٧٧. طبعة دار الشعب. الفاهرة.

الحياة الدُنْيَا ورَفَعْنَا بِعَضَهُمْ فَوْقَ بِعُضْ دُرِجَاتَ لَيَتَخَذُ بِعُضُهُمْ بِعُضَا سَخُرِيَا ورَحَمَتُ رَبِكَ خَيْرٌ مُمَّا يَجْمَعُونَ ﴾ (الزخرف: ٣٢) \_ . . فالتمايز والتفاوت الطبقى \_ والمحدد بأنه درجات \_ هدفه وهذا هو المعنى المناسب لـ «سخريا» \_ هو التساند والارتفاق ، وأن تكون كل طبقة هى للأخرى مرفق وسند وعماد . ، وليس المراد بسخرة الاست عباد والإذلال التي هي عين الظلم الذي تنزه الله عن فعله وعن إرادته للناس \_ فالطبيعة وظواهرها وقواها قد سخرها الله للإنسان يرتفق بها ويستعين على عمارة الأرض وتزيينها . . وكذلك التمايز الطبقى ، ضرورة للتساند والارتفاق ، عندما تكون العلاقات الطبقية في خظة التوازن ودرجة العدل ، لتكون الأمة ، بأدائها الاجتماعي ، كالفريق ، وكالجسد الواحد ، الذي وإن تكون من أعضاء بأدائها الاجتماعي ، كالفريق ، وكالجسد الواحد ، الذي وإن تكون من أعضاء الحوافز وإثارة الهمم \_ أداء موحداً خسد واحد ، حتى إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الأعضاء بالسهر والحمي! . .

ولأن هذه هي افلسفة الإسلام الاجتماعية الفرآن الكريم يجعل المال مال الله، سبحانه وتعالى، في ذات الوقت الذي يجعله مال الناس، بحكم خلافتهم فيه عن الله، فلقد قال خالقه وواهبه خلفانه فيه: ﴿ وَأَنْفُقُوا مَمَا جَعَلَكُم مُستخلفين فيه ﴾ (الحديد: ٧) . . فجعل ملكية الرقبة . . الملكية الحقيقية له سبحانه . . وجعل للإنسان فيه ملكية المنفعة . . الملكية المجازية . . المحققة لمقاصد الاستخلاف في هذه الأموال ، وذلك حتى ينفتح الباب، دائمًا وأبدًا ، أمام حركة المدفع الاجتماعي وأنصار العدل الاجتماعي كي يعيدوا أوضاع الامتلاك والاختصاص والحيازة في الأموال إلى درجة المتوازن و خطة العدل ، التي تنفي الخلي والظلم ، وتحقق مقاصد الاستخلاف . . فإذا غدا المال (دُولة بين الأغلياء) جاز ، بل وجب إعادة التوازن بين الفرقاء ، بتأسيس التفاوت بينهم على المشروع من الأسباب والحلال من إلشمرات.

وفي نطاق المستخلفين وجدنا القرآن الكريم يضيف مصطلح المال؛ إلى ضمير الجمع؛ في سبع وآربعين أية \_ (أموالكم) و(أموالهم) \_ وإلى ضمير الفرد في سبع آيات \_ (ماله) \_ (ماليه) \_. فلا ينفرد جانب دون الآخر بحق الاستخلاف ـ

ولعل في تأمل الآية الكريمة التي تشرع لنوع العلاقة بين المستخلف في المال ١٦٥ وبين الله، الذي استخلفه، ثم بينه وبين أصحاب الحقوق في هذا المال وهي علاقة المواسطة والسبب بين الواهب وبين أصحاب الحقوق لعل في تأمل الآية التي تشرع للواسطة والسبب بين الواهب وبين أصحاب الحقوق لعل في تأمل الآية التي تشرع لذلك فتقول: ﴿ وَآتُوهُم مِن مُالَ اللّه الّذِي آتَاكُم .. ﴾ (النور: ٣٣) ما يجسد هذا المعنى الذي نلح على إبرازه . . فالمال صال الله ، وهو قد أتاه حائزه ليوتي منه أصحاب الحقوق . . فالحائز «واسطة»، والحيازة وظيفة اجتماعية واقتصادية لمصلحة المجموع .

ثم لنتأمل صنيع عصر بن الخطاب، رضي الله عنه، سع الصحابي بلال بن الخارث، والإقطاع، الذي أقطعه إياه رسول الله، صلى الله عليه وسلم، لقد سأل بلال الرسول أن يقطعه أرضا واسعة، فأقطعها له وكان ذلك سبيلاً لإحياء الأرض الموات أو زراعة الأرض التي لا صاحب لها لكن بلالاً جعزها الأرض، دون أن يزرعها، بحجة أنه صاحبها، يفعل فيها ما يريد . لكن عمر رأى أن في ذلك إخلالاً بالتوازن والعدل الذي يجب أن يحكم علاقات الملكية والحيازة في الأموال، كي لا تكون دُولة بين الأغنياء، بحوزون أكثر مما يطيقون ويحتاجون، بينما لا يجد الاخرون ما يحدة الخلل والخرض من ينما لا يجد درجة الخلل والظلم إلى درجة التوازن والعدل، وذلك بأن تقتصر حيازته على ما يطيق زياعته، وأن يعطى الزائد لمن يحييه ويستشمره . ولما جادل بلال في ذلك، يطيق زياعته، وأن يعطى الزائد لمن يحييه ويستشمره . ولما جادل بلال في ذلك، فسره عليه عمر ، بل وسن قانونا ينظم أمر هذه الإقطاعات، ويضمن إعادة العلاقة بالأموال إلى درجة العلاقة العلاقة

لتتأمل صنيع عمر هذا من خلال كلمات الحوار الذي دار ـ عنيفا ـ بيته وبين بلال ابن الحارث، والذي بدأه عمر، فقال لبلال:

ـأجل! . . .

ـ قانظر ما قويت عليه فامسكه ، إزما لم تقدر عليه فادفعه إلينا نقسمه بين المسلمين.

ـــلا. . لا أفعل العلما شيء أقطعتيه وبسول الله ا . .

. إن رسول الله لم يقطعك لتحتجزه عن الناس، وإنجا أنطعك لتعمل، فحقة منها ما قدرت على عمارته، ورد الباقي.

ـ لآ أفتل:

\_والله لتفعلن.

و أخذ عمر من بلال ما عجز عن عمارته فقمسه بين الناس. . ثم خطب التابس: امن أحيا أرضا ميتة فهي لعدد ومن عطل أرضا ثلاث سنين لم يعمرها فجاه غيره قعمرها فهي له لي . . ه(أ) . .

فنحن هذا أمام تطبيق خلاق لفلسفة الإسلام في استخلاف الناس في الأموال عن الله، وتحديد آفاق ملكيتهم وحيارتهم لها بحدود عهد الاستخلاف. ولمام تحسيد لمذعب الإسلام في الإقرار بالتمايز الاجتماعي والطبقي، مع الحرص على أن تكورُ علاقات التمايزين طبقيا عند خطة التوازن والعدل الوسطة فإذا حدث الخلل والغلام، عاد المنهج الإسلامي بهده العلاقات كما صنع عمر مع بلال بن الخارث إلى درجة التوازن والعدل فيه لم يلغ حيازة بلال للأرض إلغاء كاملا، وإما وقف بها عند حدود التوازن والعدل. وقد عنها ما قدرت على عمارته، ورد الباقي إليا تقسمه بين المعلمين . وقد عنها ما قدرت على عمارته، ورد الباقي إليا تقسمه بين المعلمين .

عنا تنشأ وتصح العلاقات بين الفرد. والطبقة . والأمة ، ونظل الوسطية الإسلامية الجامعة المعيار الذي يرشد هذة العلاقات، ويضيمن لها البقاء في درجة الشوارد و لحظة العدل، ومدلق رسول الله، صلى الله عليه وسلم، إذ يقيوله: "الوسطة العدل، جعلناكم أمة وسطاه (٢).

·体 \* 维

<sup>(</sup>١) يعجمه عن أذم (الجراح) من ٩١- ٣٢ طَبُعَة القَدَّمِرةِ سَنَة ٢٧٤هـ - وأبور عبيب القاضع بن سيلام (كتاب الأموال) من ٢٨٨ - ولبنة القاهزة سنة ١٨٨٩م.

<sup>(</sup>٢) روله الزُّولِم أُحيهِدِ .

### الوطئية.. والقومية.. والجامعة الإسلامية

الإسلام هو فكرية الأمة - "أيديولوجيتها" . . إنه جامعة عقيدتها والسريعتها والسريعتها والسريعتها والسريعتها وحضارتها، ومنهجه هو الموجه لفكرها وعملها في كل المبادين. . فهو الرابطة الأم، وله الانتماء الأول والولاء الذي لا يعلو عليه سؤاه. .

وإذا كانت النبوة والرسالة والوجي - أى الإسلام - هى التى ميزت النبى، صلى الله هليه وسلم، عن البشر الآخرين، فإن موالاته وتصرته والانتماء إليه، وتطاق أهله وسنة ، جميعها تعنى الموالاة والانتماء إلى هذا الإسلام الذي بلغ الرسول وسالته إلى العالمين . وفي ضوء هذه الحقيقة ، حقيقة انتماء المسلم إلى الإسلام وولاته له، نفهم معنى الآية الكريمة فوالنبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم وأزواحه أمهاتهم ... ﴾ (الأحزاب: ٢) فالمسلمون، بالإسلام، هم أل النبي وأهله، لانهم والأوطان ... إلى رابطة وجامعة تعلم على روابط الأنساب والأعراق والأهل والأوطان ... إلى . . نقد حدثنا القرآن الكريم عن المعنى الإلهي لمصطلح «الأهل» عندما عيض فقصة نوح مع إنه اللي عصى . فوونادئ نوح ربة فقال رب إن ابني عنديا عيض فقصة نوح مع إنه اللي عصى . فوونادئ نوح ربة فقال رب إن ابني من أهلك من أهلي وإن وعدك الحق وأنت أحكم الحاكمين (ف) قال با نوح إنه ليس من أهلك من أهلي غير صالح قبلا ليسألن ما فيس لك به علم إنى أعطك أن تكون من الحاهين كه (هدد 153 م).

وفي ضوء علمه الحقيقة تفهم معنى الآية الكريسة ﴿ قُلَ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمْ وأَيْنَاؤُكُمْ وأَيْنَاؤُكُمْ وأَيْناؤُكُمْ وأَيْنَاؤُكُمْ وأَيْنَاؤُكُمْ وأَمْوالْ اقْترفتُمُوهَا وَتُجَارَةٌ تَحْشُولُ كَسادُها ومساكنُ تُرْضُونُها أَحْبُ إليكُمْ فَنَ اللّه ورسوله وجهاد في سبيله فتربّضُوا حتى يأثى الله بأمره والله لا يهدى القوم الفاسقين ﴾ (التوبة 27).

وفي ضيوه هذا المعنى تقدراً قول رسول الله، صلى الله عليه وسلم: «الآيؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من تقسه .. واقرأ جواب رسول الله، صلى الله عليه وسلم، على موال العمماني أبو رزين العقيلي، عندها سأله!

فيا رميول الله، ما الإيمان؟

قال: أنْ يَشَهِدُ أَنْ لِلْ إِلَهِ إِلاَّ الله وحده لا شريك لهِ ، وأن مُحمدا عِيدِهِ وَسُولُه ، وَأَنْ يَكُون الله وربوله أحب إليك مما سواهما ، وأنْ تُحرق بالتار أحب إليك من أنْ تَشرك بالله ، وأنْ تُحرق بالتار أحب إليك من أنْ تَشرك بالله ، وأنْ تُحِب غير دَي نسب لا تحبه إلا لله ، عز وجل ، فإذا تُحت تُحَلَّلُك فَقَدَدَخُل الإيمان في قليك كما دُخل الماء للظمآن في اليوم القائظ (٢٠).

ذلك مو مقام جامعة الإسلام في فكريته ، وتلك هي درجة التجاه المسلم وولائه لهيذه الجامعة ، إنها الجنامعة الأم ، والانتسماء الأول، والولاء الذي لا يعايش التقيض . .

### 俊 🕸 蜜

لكن .. على من مقتضيات ذلك الايكون للمسلم ولاء آخر ولا اشماء لشيء آخر غير الإسلام وجامعته .. يعنى على كون الولاء للإسلام والانتماء إليه هو الأول والأعلى يقتضى أن يكون عذا الولاء والانتماء هو الوحيد في حياة الإنسان المسلم والجنداعات المسلمة؟؟ . . حتى ولو لم تتناقض هذه الولاءات والانتماء اليه؟ . . حتى ولو لم تتناقض هذه الولاءات والانتماء اليه؟ . .

على طبيعية الإجابة عن هذا البسؤال يتحليده وقف المنهج الإسلامي من العلاقة بين ولاء الإنسان اللوطن، واللقوم، وأنشاله جاجن الرسود التي يمنحها الناس ولا نعم واليها ينتمون وبين ولاء الإنسان للإسلام، ،

وتمحن ليعتقد أن الإسبلام. وهو دين الفطرة ﴿ قطرت الله التي قطر النَّاسِ عليْها لا تُعْدِيلُ خَلْقِ اللَّهِ فَلِ تُمْدِيلُ خَلْقِ اللَّهُ فَبَلَكَ النَّذِينُ الْقَدِيمُ ﴾ (الروم: ٣٠) ـ بما له من شدمول لننيا النَّاسِ وأخراهم، هو دين يتعامل مع «الواقع»، فلا يتجاهلو، ولا يقفز عليه، وإنما يهذبه

<sup>(</sup>١) رواة البخاري ومسلم والنسابي وإبن ماجه والإمام أحمد.

<sup>(</sup>٢) زواة التساني وابن ماجه والأمام أحمل

ويعيد صياغته على نحو دائم حتى تظل الشريعة في المبيار الذي يحكم حركة هذا الواقع وتطوره في دنيا المسلمين. والإستلام إغما يشعباعل منع الواقع عمن خلال الإنسان، النقي لا يستطيع أن يحيا في الواقع ويتعامل منعه إلا إذا أقام بيته وبيته شبكات متعددة، بل وجعفدة من العلاقات، فهو يحب ويكره، ويحيذ ويرفض، ويقيم ويهاجر، ويتعمل ويتعزل . . إلى آخر العالم المتشابك والمعقد الذي يمثل تفاعل النقس الإنسانية مع الواقع الذي تعيش فيه . .

وإذا نحن احتكمنا إلى الفطرة التي فقل الله النفس الإنسانية عليها، فينتجد هذا الإنسان ووذلك الخاب من ثوابت حياته، عبر الزمان والمكان والحضارات والمعسنة تعادت بين عرجة أحص من الحب والولاء والاعشمام . ويستح محيطه الأقرب، الذي عو وطاء ذكريات نشأته وتكوينه والإعشمام . وأن المعنة التي يتحدث ويقرأ بها هذا الإنسان، ثنيع له مع من يشاركونه فيها مستوى خاصا من التلاحم في العادات والتقاليد والأغراف، وفي الانتمار في يوتقة الثقافة والتراث المكتوبين والمنظوفين والتقاليد والأغراف، وفي الانتمار في يوتقة الثقافة والتراث المكتوبين والمنظوفين بها والانتمان، فهل في شيء من ذلك من الإنسان، بفعارت السوية، أنوانا من الولاء والانتماء الأول، بالنبية للمسلم، هو يتعارض ويتناقض مع حقيقة أن الولاء الأول والانتماء الأول، بالنبية للمسلم، هو للإسلام وجامعته ؟؟

إن جواب هذا السوال لا تصلح فيه: انعم الواقع الا مطلقة ، دون فنيط وتقييد إلى فالإسلام في خامعتنا الأولى ، لكنه ليس الجابعة الوحيدة . ونحت مظلة الإسلام وفي أحضان سحيطه يجفل الواقع الإسلامي برموز عليدة يمنحها الإنسان المسلم مقادير ودرجات من الولاء والانتخاص ، والتحايش بين ولاء المسلم لاسلامه وبين ولائه لأهله وعشيرته وشعيه وقومه ، أمر جائز وغنجن ، بل وجفيقة واقعية قائمة ، ولكنه مشروط بانتفاء التحارض والتناقض بين مضامين هذه الرموز من عوالر الولاء وبالموز على الموز على الموز الإنسان وباط الإسلام وحامة والمنسة الكل من ذاك بهذا الدين . أي أنه مشروط يانساق دوائر الإشماء الجزئية مع إطار الانتماء الأول والأعظم والأشمل الإسلام الاسلام المناق المبات الجزئية في البناء الواحد والمكتمل ، دون تنافز أو تناقش أو تضاد . .

و قو لاء المسلم لوالديه، إذا كانت المعايير الإسلامية هي الحاكمة له والقاضية فيه، كان لمنة من البنات الولاء الأعظم للإسلام...

\* وحب المسلم لوطنه بالمعنى الأقليمي الله وجزء من الواقع المعيش إذا حكيمته شريعة الإسلام، التي قاحو هذا المواطن المسلم إلى أن يخص الأقريس منه عجروفه، وإلى أن يرتقي يعمروان محيطه، تحقيقا لرسالته كخليفة عن الله في هذا المعيطه. . . وإلى أن يجاهد لحماية بيضة هذا النغر الإسلامي الذي يقيم فيه . . إذا حكيمت شريعة الإسلام جب المواطن المسلم لوطنه الإقليمي وانتشاء له وولاء المصاحلة المشروعة، كان ذلك، أيضا، لبنة من لبنات المولاء الأعظم والأشمل لجامعة الإسلام.

\* وإذا جسعت اللغة عاقبل من وعام للفكر والتكوين النفسى - وبما تعنى من أداة للتخاطب والتفاعل وتعقيق المثناركة والاتساق القومي - إذا جمعت اللغة بين الإنسان المسلم فيين قومه على الولاء والانتماء لمهام نصالية فيها حدمة الإنسلام وأهله ، وبها يقترب المسلم - المنطلق من دائرة اللوطن ، وعبر الدائرة القومية ، يقترب من الإحاء الإسلامي الأهم والجامعة الإسلامية الأشمل ، . ففحن ولا شك بإزاء لون من الانتماء القومي هو الآخر لبة في البناء الأعظم الذي تتمثل فيه جامعة الإسلام.

إذن، فيعدد يموز الولاء والانتماء فوق أنه حقيقة من حقائق الواقع الإنسان لا تعارض ولا تناقض بينه وبين حقيقة أن الولاء الأول والانتماء الأعلى للإنسان المسلم إنا عن إلى جامعة الإنسلام، طالما كانت مضامين هذه الرسوز متسقة مع الحيوط الجامعة لرابطة الانتماء الإنسلامي . وطالما كانت عذه الولاءات الأدنى بواعث للجهاد الذي لا تغفل عبون فرسانه عن الغلية الأغم والهدف الأسمى إن تكون جامعة الإسلام هي السباح الذي يحتضن كل دوائر ورموز الولاء والانتماء الصغرى والمؤثية والمرحلية في ذنيا المسلم وعالم الإسلام، وأن تكون عله اللوائر ورموز الولاء والإسلام، والموثق الإسلام، وأن تكون على اللوائر ورجوز الولاء والإسلام، وعلى المسلم وعالم الإسلام، وأن تكون على اللوائر ورجوز الولاء والإسلام، وأن تكون على الموائر ورجوز الولاء والإسلام، والموائرة الموائرة ا

لَقَدَ،عَلَمَتُا رِسُولُ الله ، صَالِيَ الله عليه وصِلم ؛ أَنَّ تَمَيْزُ بِينَ الحَدِدِ اللوظِنَّ الدِينَ. ١٧١

كذلك علمنا رسول الله، صلى الله عليه وسلم، أن تيز بين الولاو الحق والحب العاذل للقوم، وبين العجبية الظلمة في هذا الاقتنماء. فالأول مقبول، لا لأن الإسلام لا يعارضه، فحصيه، إنما لانه حلقة في سلسلته، وخطوة على طريق جامعته الكيرى، ولمنة في بنائه الاعظم، فلقد في سلسلته، وخطوة على طريق وسلم، عن عصبية الحاهلية، المهزقة للشمل، والمؤسسة على العرق والنم، والتي وسلم، عن عصبية الحاهلية، المهزقة للشمل، والمؤسسة على العرق والنم، والتي لا تميز بين المفسون العاهل وغير العادل لاجتماعها وحميها، فقال: «دعوها فإنها فتنقه (لا). . . بل علمنا أن رابطة القوم إنما ينجب أن تتأسس على المعايس المختارة المنتقة (لا). . . بل علمنا أن رابطة القوم إنما ينجب أن تتأسس على المعايس المختارة والمنافذة عن معيار رابطة القوم وجامعتها، ويها صار بلال الحيشي وصهيب الروسي وسلمان الفارسي عزباء عندما اختاروا العربية لغة ومنحوا فكرها الإسلامي الولاء والانتماء . علمتا الرسول ذلك، عندما خطب فقال المابها المناس، إن الرب واحد، والأب واحد.

<sup>(</sup>١) روله البخاري وجالك عن الموطأ والإمام أخند .

<sup>(</sup>۴) رواه المخاري والتيمذي.

وليست العربية بالحدكم من أب ولا أم، وإنما هي اللسان، غمن تكلم العربية فهو عربية المه عليه عربية المه عليه عربية المه عليه عربية المه عليه والله عن موقف الإسلام من جب الإنسان قومه ؟ . . . وعل بدخل ذلك في عصيبة الجاهلية التي نهى عنها الإسلام الكان تمييز الرسول بين ألوان الحب للقوم تبعًا للمضمون الحب والولاء . . فلقد سأله واثلة :

ما وعار رسول الله ما أمن العصبية أن يجب الرجل فوجدًا 4.

مَاجِاتِ الرسولِ: الا، ولكن من العصيمية أنه ينهسر الرجل قوقه على الظلمه(٢).

\* \* \*

إن هذا الحن الذي يمتحه الإنسان لقومه، إذا ما تأسس على المعابير والمضامين العادلة، فانتقى التناقض بينه وبين معانير الإسلام وروابطه وقيمه ومبادئه هو رابطة انتماء بشرية وواقعية وبل وقطرة إنسانية ، لا يتجاهلها الإسلام ولا ينكرها أي بستنكرها ، بل إنه يستنم طاقاتها وإمكاناتها في إقامة دولته وتوحيد أمنه وتطبيق شريعته . . ومن هنا نستطيع أن تقول ! إن العصبية القومية - بهذا المبنى ، الذي لا يتناقض مع الفكر الإسلامي وضاياته حتى لون من طاقات الواقع الإنساني وأنسلجة الإنكانات البشرية ، على الإسلاميين أن يوظفوها لحدمة فكرية الإسلام ووحدة أمنه وجامعة دياره ، لا أن يهدروا طاقتها وأسلجتها ، قضلا عن أن يهدروا الوقت والجهد في الصراع ضد هذه الطاقات والإمكانات؟!

وإذا كانت هذه القضية قضية العلاقة بين العصبية القومية - كدائرة انتماء وإذا كانت هذه القضية - كدائرة انتماء الأول والأعم لأحة الإسلام - خاصة - وبين الفضايا التي أثارت وتغير الجدل الفكري والعسراع السياسي بين الإسلاميين، وبين عامة القوسين، في واقعنا الفكري والسياسي . فإننا أحوج ما نكون في هذا المقام - مقام تجديد هذه السيمة من سمات المنهج الإسلامي - إلى الضبط والتحديد - وأيضا التذكير - لعدد من الفاهيم، وبعدد من حقائق وقفائع التاريخ . .

<sup>(</sup>١٥) إنهابيد البيخ إبن حساكر) جاء طر ١٩٨٨ . طبعة المشاق

<sup>(</sup>٣) رُوناه ابن ماجه و الإجام أحمد.

إن شمنول الإسلام، الدين لكل شنتون الدنيا، لا يعنى الإلغاء والتجاهل لينزون الدنيا، لا يعنى الإلغاء والتجاهل ليشتون الدنيا هذه وتوظيفها كليمة ليشتون الدنيا هذه في الحياة والعموان.

وإن كون الإسلام دين الحساعة ورسالة الأمة ، لا يعنى التجاهل ولا الإلغاء للمائية القرد أو الاسرة أو القبيلة أو العشيرة أو الشعب، وإنكار منا لهذه الكيانات الجزئية والداخلية من خصوصيات و قايزات ، وإنما يعنى توظيف كل هذه الوجدات في إطار البناء الأعم والأشمل ، يناء الأمة والجماعة ، كلبنات متسقة قتل فيه البنيان الواحد الموصوص . .

وكذلك حال أمة الإسلام الواحدة، المؤسسة على معيار الاعتقاد الإسلامي الواحدة كذلك هو حالها مع اللبنات التي تضمها، لبنات الشعوب والقبائل. . قاذا كانت عضافين فدم الانتماءات الجزئية، وتوجهات أصحابها مسفة مع الفكرية الإسلامية، موظفة لبناء وحدة الأمة وتحقيق تهضيها وعزتها، فإنها تصبيع طاقات إسلامية فاعلة لمصلحة الهدف الإسلامية العام.

إن العصبية مصطلح سبي السمعة لذي الإسلاميين ... وهذا واقع فكري يدعونا إلى يجث مصطلح سبي السمعة لذي الإسلام، وإلى النظر في إمكانات توظيفه في خدمة الإسلام، على ضوء النمييز بين المضامين المتعددة، بل والمتناقضة التي توضع في قالبه، والتي تحدد له اتجاه وتطافي الحركة والقعل والتأثير...

وبادئ ذي بدء ... قبان «العصنبية» مصدر من المصادر التسبية ، منسوب إلى «العَضية »، الذين هم «قوم الرجل الدين يتعصبون له» (ألّ . فالعصبة هم «القوم» اللهن يشتر كتون في رابطة النسب والاجتماع . ، والعصبية القومية هي الطاقة والحيد يشتر كتون في العاقة من الطاقة والحيدة القومية «والحيدة والغاية من دعوتها وحركتها : العمل لتصرة القوم الذين يجتمع منهم الإنسان بروابط النسب والاجتماع ...

قنحن إذن أمام طافة مؤسسة على عوامل موضوعية وحقائق واقمية، لها إطار التماء محدد بروابط النسب والآجتماع ـ القوم ـ ولها أفاق وغايات هي التقدم للقوم

<sup>(</sup>١) المفيرون أبادي (العُلموس المعيظ) \_

على غيرهم من الأقوام، هذا هو معنى القومية ، التي تبحث عن يتكانتها - إن كانت لها تكانة دفي إطار الانتماء الإسلامي العام -.

\* وفي الجاهلية، التي جاء الإسلام ليخرج الناس من ظلماتها إلى تورز الله، كانَّ لأقق القوم العشيرة وإطار تفيق وهو إطان القييلة ولعياد تميزها معني محدود هو التام والنسب والحنس والعرق. . قلما جاء الإسلام برسالته الحالمية وهعوتة الجامعية ، وأقياع دولته بالمدينة بعد الهجرة ، رأيناه لا يتجاهل هذه الأطر واللبنات، وروابط الانتماء... وأيضًا لا يقف عند أفاقها ومعانيها، وإنَّا وجدناه يوطُّف هذه الكيانات القبلية والعشائرية سالقومية - في الكيان الأعم للأمة ، كما وجدباه ينتقل عضمونها من مطلق العضبية رحب القنوع والتنعوة لتصرتهم وإلى حيث ضبط هذا الحب وهذه النصرة بمعايير غلبل الإسلام. . فدستور قولة الملبينة ، وهو يتخلت عن وعشها الأمة الخانياءة عَلَدَة باللهاء وتخلف عما لها مِن حقوق وواجبات ، فهو لم يتجاهلها، وأيضًا لم يتركها، كما كانت مفردة وقائمة بداتها. : قم هو قد حده الوحدتها ولدعوتها ولحركتها المضامين الإسلامية التي تشاخير فيها: البردون الإثماء وبناء الدولة التي تنهض بدعوة الإسلام فتحملها إلى العالمين . . إنه التطويره إثانه الهذَّة الكيَّانات القبلية والعشائرية ـ القوصة ـ في وظيفتها، وفي أفاق حركتها؛ وفي مضيدون البغوة والربيالة التي تحملها، والتي عدت دعوة ورسالة الإسلام. التطوير، وليس الإلغاء، بالختصار تبديد، غلت «القومية» و«غصبيتها «كذالرة انتماه صفيري مفري حدمة الدعوة الإصلامية العالمية كمجرد لينفرني يناه أمته للستوعية - تحت رايات الإسلام- القبائل والشعوب والقوميات . -

عدولان حذا هو صنيع الإسلام وإنجازه، في هذا الميدان، وجلباه بميز بين لونين من الوان حب الإنسان لقرمه وولانه لهم واقتماته إليهم وحركته في سببل نميرتهم من وكان المصمون هو معيار خذا التقييز. . فإذا كانت النصوة على الظلم أي إذا غاب العلل الإسلامي كمضمون للانتياء القومي والعصبية القومية كانت وعصبية القومية العصبية القومية وعصبية الجاهلية التي نهى وينهي عنها الإسلام. . أما إذا قالت الحمية القومية موظفة في تضرة الدولة الإسلامية ، وملتزمة في حركتها بالمصامين الإسلامية ، فإنها ، والحالة هذه وكتيبة وطاقة في جيئة العام ، وكتبية وطاقة في حيثة العام ،

ثلك مي «العصبية» المنهى عنها . . إنها العصبية بمضمونها وأفقها الجاهلي، والتي قبل ثراجعا عن الضمون الإسلامي للجمية « وعن أنق «الأمة العالمية» إلى إطار اللعصبية القبلية» . .

ولقد حدد وسيوك الله، صلى الله عليه وسلم، جدا الأمر في متوطن آخر » قصدما سأله الصحابي واثلة بن الأسقع:

\_يا رسول الله ما العصبية؟

قَالَ : ﴿ أَنْ تُحِينَ قُومِكُ عَلَى الْظَلُّمِ ﴾ (٣).

قلك هي العصبية الجاهلية، التي نهي عنهاء فقال: «ليس منا من دعا بدعوى الجاهلية (<sup>3)</sup>. يـ وقال: «دعوما فإنها مبتية (<sup>6)</sup>.

<sup>(</sup>٢٦ راية عُمية: لي لأيتيس فيها الحق من الباطل، كناوة عن الصلالة وفقدان الوقية الواضعة.

<sup>(</sup>۲) رواه سیلم.

<sup>(</sup>۲) وراه أبو باود ،

<sup>2 \$ \$</sup> رواه البخاري ومسلمة والتوفقي والنسابي وابني ماجه والإنام أخمد.

<sup>(</sup>٥) يوراه المحاري والترملني .

أما إذا كان الانتماء والولاء والعصبية ـ المنافعة عن القوم والعشيرة، محكومة بجعابير عنل الإسلام، وموظفة لحدمة دعوته وحركته وأمنه، فإنها تكون لبئة إسلامية في بناته العام، وعن هذه الخقيقة يقول وسؤل الله، ضلى الله عليه وسلم، فيما يرويه سراقة بن مالك بن جعشم. . اخطبنا رسول الله، صلى الله عليه وسلم، فقال حيركم المدافع عن عشيرته ما لم يأتم . . . (1).

بلى لقد رأينا رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، يضع الفداء والقتل في سبيل الأفل - العشيرة والقبل المال والنفس والأفل - العشيرة والقبرم - في عرفية الشهادة ، كحال القبل في سبيل المال والنفس والدين ، فيقول : امن قبل دون ماله فهو شهيد، ومن قبل دون دينه فهو شهيد، ومن قبل دون دينه فهو شهيد.

فِتْنُوعِ مِيادِينِ الولاءُ والانتصاءِ ، لا يجرجها ولا يجرج الحمية لها والفناء تي سيلها عن الدائرة الإسلامية ، لأنّ الميار في قبل ذلك هو مضمون هذا الولاءُ؟ وفي خدمة أي شيء هذا الإنتماء ... ؟

وها كمان التبين بالدين عراقامة شجائره، على المستوى الفردى، هو ها يستطيعه الإنساندون عصبية بركن إليها، أو منعة يعتمد في ذلك عليها، عنان الفرآن الكريم، والسنة النبوية المفسرة لعن يحلماننا أن انتصار الرسالات السماؤية، وسيادة شرائعها، وتلسيس الليول، التي تحمى الدين وتنهض بالدعوة إليه، لا بد لها من العصبية والحمية والمنعة، التي توظف في هذا السيل،

فني الله لوط، عليه التلام، لم تتعمر دعوته حيث بعث الافتقار هذه النعوة إلى العميرة والمنعة والغصية التي تدود عنها وتؤسس لها البنيان. . وإذا كان القرآن الكريم يعلمنا لذه من ستن المله في المرسل والرسالات أن تحيمت الطاعة للرسول ورسالته فورما أرسلنا من رسول إلا ليطاع بإذن الله في (النساء 181). . فإننا تتعلم عنه اكذلك أن الأون الله في قبل يتجسد في منبل ووسائل وعوامل وأسباب وينها العمية التي يصطفيها الله ويهيئها لتأسيس بنيان قواعد الرسالة ، حتى تيقى وتتشر

<sup>(</sup>١) وَوِلْهُ أَبِقِهَارَهُ .

<sup>﴿</sup>٣﴾ رواء الترمذي

لقند وقف قبي الله لوط وقفة االتضجيم والاستكانة عندما خدله قومه ، فأفقذوه المتحانة وأفضاره عندما خدله قومه ، فأفقذوه المتحق والاستكانة عندما خدله في الله أن لي بكم قرة أو آوي إلى وكن شديد كال . . (هود: ٨٠) وتخديث النيسرون عن هذا المعنى فقالوا: لقد قال على جهة النقجم والاستكانة - الوان أن يكم قوة ، أي أنصارا وأعوانا . ومراد لوط بالركن : العشيرة ، والمنعة والكثرة . والكثرة . والمنعة والكثرة . والمنعة والكثرة . والمنعة والكثرة . والمناه المناه والكثرة . والمناه المناه المناه والكثرة . والمناه المناه والكثرة . والمناه المناه والمناه والمناه والكثرة . والمناه والكثرة . والمناه والكثرة . والمناه و

وجاست السنة النبوية، في تفسيرها لهذه الحقيقة، قوضعت يذنا على أن الله ، سبب اته و تعالى، قد جعل من سنه في الوسالات والوسل استنادها إلى المنعة القومية كلى يكتب لها من القيام والرسوخ ما لم يكن للعوة لوط، عليه السلام. عن أبي هزيرة، وضي الله عنه، عن النبي، صلى الله عليه وسلم، أنه قال: «قال عن أبي هريرة أن لي يكم قوة أو آوي إلى وكن شنيد كه قنال: قد كان بأوي إلى وكن شديد (١٠)، لكنه عني عشيرته، فما بعث الله، عز وجل، بعده نبيا إلا بعثه عنى قروة قومه . ، وإلا في منعة من قومه . ، و(٣)،

الله عليه ويبلم، وفي البهد الراشد أيضا ...
والنسب والحدية القومية ودور عصبية العشيرة في اللحوة المحملية . في طوريها . .
الماكن . . . والمدنى ، وفي تأسيس الدولة الإسلامية ، على عهد رسول الله ، صلى الله عليه ويبلم ، وفي البهد الراشد أيضا . .

لقد كانت قريش النيوس العرب. وكانت العاشم حيار قريش. وكان محمد، هلى الله عليه وسلم العرب. فهو كان عهو كنا قال حيار من المعرب ميكذا اصطفاه الله في النروة من قومه، حتى تكوك متعتهم له وجميتهم القومية سيبلخ من سبل الانتصال للاعوة الإسلام. وإذا كان قود ع الحتناية التي أقامها له عجم أبو طالب وهو على وثبة قومه التحسيد لليون العصيبة القومية حتى في صورتها الجاهلية في من التأمل والاعتبار .

<sup>(</sup>١) القرطيني (الجامع لأجكام القراب) جِهُ صِيلًا.

<sup>(</sup>٢) رَهُمْ مَارَّتُكَةَ اللَّهُ النَّبَرُّ حَفْتُوْرِ ﴿.

<sup>(</sup>٣) رواه الإمام أجمين

إن النسراع الذي دار بحكة بين التوحيد الإسلامي وبين النبوك الجاهلي، لم يكن طرفاه، فالمباء المؤمنون وحدهم في مقابلة كل المشركين؛ فالك أن عامة وحملة بني بالمنهم وبني المطلب، حتى من لم يسلم منهم، قد أحاظوا الرسول وبين ثم دعوته بالتبعية ويبياح من الحماية والتأييد، انطلاقا من العصبية والحمية، عصبية الأنحل وحمية العشيرة . . حتى لقد دخلوا جنيحا في شعب بني هاشم، وفرضت المقاطعة الاقتصادية مناك على كل اقوم الرسول، مسلمين وغير مسلمين . وبعيارة المحدث والمؤرخ ابن عبد البر (٣٦٨ - ٣٦٤ هم، ١٧٧ - ١٧١ م) قلقية وخلوا جميعا، مع رسول الله، في الحصار المؤمنهم وكافرهم، فالمؤمن دينا، والكافر حميمة المناقة الأولى عدي الله القلة للؤمنة إلى حميمة . . و ١٠٧١ م وحكذا و ومناه و مناة المشيرة في نصرة الإسلام.

وغندما اشتيت شعوط معبيكر الشرك على الوسول كي يسلموه لهم، صعد القوم الرسول كي يسلموه لهم، صعد القوم، متى وهم على شركهم، وكان جوابهم، بلسك عمه أبي طالب: الوائلة لا تسلمه حتى نموت عن أخرتا الها (٢)،

وإذا شبئنا أن نعلم الأثر الذي أحدثه الراجع - وليس ازواله - هذه المنعة والعصبية القومية ، أثر بالك على الرسول ودعوته ، يفعل وفاة عمه أبي طالب، فيكفى أن نشير إلى قسمية الرسول، صلى الله عليه وسلم ، عام وفاة أبي طالب، هعام الحرث ال معلم الموث المن قسم على القبائل ، كلى تجيبه أو تجيره - هعام الحرث الماء واضطواره إلى أن يعرض نفسه على القبائل ، كلى تجيبه أو تجيره - فتنشئ له عصبية الجوار - ، حتى لقه ذهب إلى الطائف ، عارضاً ذلك على نقيف ، فانشئ له على حد قبول المؤرخين - إلى المائة من العنب والإيلاء المناه المؤرخين - إلى العائم - على حد قبول المؤرخين - إلى العائم المؤرخين - إلى العائم - عد قبول المؤرخين - إلى العائم - عد المؤرخين - إلى العائم - إلى ا

ه وإذا كان هذا متجرد مثال على دور العسبية القوسية، عندما بحسن المسلمون الوظيفها في عندما بحسن المسلمون الوظيفها في عندما بعدة الدعوة إلى الإسلام كنما حدث في الحقبة الكية - . . . فإن في الحداث تأسيس الدولة الإسلامية الأولى، ببيعة العقبة مشواهد على أثر العصبية وجميتها ومنعتها في تأسيس دولة الإسلام - . كان الرسول، صلى الله عليه وسلم،

<sup>(</sup>١) أبن عبد البر (المدور في المجتميان المخلوي والسير) من الله .

<sup>(</sup>٣) الصدر السابق جي ٨٠٠

٢٣٧) للغيير السائق. من ١٤٠٤ .

يحضر ويعد له جرته من مكة إلى المدينة ، ويتهيأ الإبراغ عقد التأسيس للدولة الإنسلانية . وفي هذا الملقاء بالعقبة . كان التأسيس للعصبية الجديدة ، التي تضمن له ، في المدينة ، المنعة الجديدة والبديلة لمنعة قومه الذين سيخادرهم . . فلم تكن القضية ، فقط ، قضية ادين في يتدين به من آمن من الأوس والخزرج ، ويقيسون شعائره ، وإفا كانت ، أيضا ، أمر تأسيس الدولة ، هذا الدين ، التي الإبدلها ولفائدها من المنعة والعصبية والحمية التي تهيئ لدينة والمؤلفة الانتضار في حذا الطور الجديد والوطن الجديد . .

ويشاء الله أن تسهم التصيية العشيرة النبيية في الاستيفاق والاطعنانان إلى تأسيس هذه العصيية التعاقدية في ليلة العقبة . . فالعباس بن عبد المطلب عم الرسول، ضلى الله عليه وسلم وكان يوشئد على فين قومه قد صحب التي إلى حيث اجتماعه عمتلي الأوس والخزوج، ليستوثق ويطبئن على تأسيس المنعة والعصبية التي تحميه وتحمي دعوته في الوطن الجانيات . وقبوز لنا معاني هذه الحقيقة والعصبية والخمية والمنعة القومية قومية النسب والعشيرة، وقومية الإحاء التعاقدي المؤسس على الإسلام وعقيدته تبرز لنا هذه المعاني ونحن تقرأ تض الحليث اللي يحكى وقائع البيعة بيعة العقبة ....

فعن عبد الله بن كعبد وكان من أعلم الأنصار عن أبيه كعب بن مالله وكان من شهد العقبة ، وبايع رسول الله عليه إلله عليه وسلم ، يها ، قال : حرجنا في حجاج قومنا من المشركين ... قنينا ليلة العقبة مع قرمنا في رحالنا حتى إذا هضى كلث الليل حرجنا من رحالنا لميعناه رسيول الله ، صلى الله عليه وسلم ، فتسلل مستخفين تبلل القظاء حتى اجتمعنا في الشعب عند العقبة ، ونبعن سبعون رجلا ، ومعنا امر أتان من شمائهم ، ، فاجتمعنا في الشعب ننظر رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، عنى جاءنا ومعه يومند عمه العباس بن عبد المطلب ، وعور يومند على دين قومه ، إلا أنه أحب أن يحضر أمر ابن أخيه ، ويتوثق له ، قلما جلسنا كان العباس بن عبد المطلب أول متكلم ، فقال :

يا معشو الحَرْوجِ، [لابيحمدًا بينا حيثوقيد غلمتم، وقد منظناه من قويينا عن هو على مثل رِأيتا فيه، لاهو في عز من قومه ومنعقطي بلده. قالب (أقى الراوى) -: قَقَلْنا: قِلْدِ سيمِعنا ما قِلْت. فَتَكَلَمْ يا رسول الله، فَخَلْدُ لَنُفُسِكُ وَلَرِبِك ما أُحبِبَ.

قال (أي الراري). : فتكلم رسول الله، ضلى الله عليه وسلم، فتلا، ودعا إلى الله، عنز وجل، وزعا الى الله، عنز وجل، وزعل الإنسالام. وقال: أبابعكم على أن تمنعوني مما تمنعون منه فساءكم وأناءكم. . (١١).

قال. (آى الراوي) د فأحد البراه بن معرور بينته، ثم قال: والذي بعثك بالحق لتمتعك بنا تمتع منه أزرنًا (<sup>(۱)</sup>) و قبايعنا رسول الله، فنحن أمل الحروب وأهل الحلقة ورثناها كابرا عن كابر .

(قال (أي الراوي) .: قاعترض القبول والبراء يكلم وسول الله، صلى الله عليه وسلم، أبو الهيشم بن التيهان حليف بني عبد الأشبهل، ققال: يا رسول الله، إن بيننا وبين الرجال حبالا وإنًا قاطعوها (يعتى العهود مع اليهود) قهل عسيت إن نحن فعلنا ذلك، ثم أظهرك الله أن توجع إلى قومك وتدعنا؟: :

قال - (أي الراوي) - : فتيسم رسول الله و صلى الله عليه وسلم ، ثم قال ؛ بل الدم والهندم الهندم، أنا منكم وأنتم منى ، أحارب من حاربتم وأسالم من سلتم.

وقد قال رسول الله، صلى الله عليه وسلم: أخرجوا إلى منكم التي عشر نقيباً يكونون على قومهم، فأخرجوا بشهم التي عشر نقيباً، منهم تسبعة في الخررج، وثلاثة من الأرس. (٣).

خدا هو دور المتعبر التسبية والعصبية البقومية التعاقلية في تأسيس ذولة الإسلام الأولى دعلي عهد الزسول، صلى الله عليه وسلم.

<sup>(</sup>٤) أي أنه يشنيم وإبطة قوميية وأبطة عشيوة دجديدة، المحمد وإيلجم، وكالشرفضلا عن وابطة التدين والإبيلام، فمنعه تما يمنعون منا تسامعهم وإيناءهم هو الأسيس لفيسية تهوية ونسية - مسيرة - تعاقدية حديدة.

<sup>(</sup>٢٤) أي مِعاقبه الْأَرُّور. وعفوجها. إزار أ الملحقة ، والمرابد الفسطيع تأتي الأرَّز بجني الشمان

<sup>(</sup>١٦) رواةِ الإمام أحصد ـ

\* كذلك نستطيع أن نبصره في ضوء هذه الحقيقة، ولا لات عدد من الإنجازات التي عارضتها الدولة الإسلامية، على عهد رسول الله، صلى الله عليه وسلم، في ميدان «التنظيم الاجتماعي»، و «الدمنج البشري»، و «التلاحم الإنساني»، وهي تبلور رغية الدولة الجليدة وعضيتها.

فدستور هذه المدولة عندما حدد رهيتها الأمة الجديدة ولم يتجاهل لبنات هذه الأمة والقبائل العزيبة مهاجرة قريش وقبائل الأفصار الذين آمنوا، والقطاعات التي يقيب على تهودها . . ثم جاء التنظيم الاجتمعاعي، فلم يكتف برابطة الاصتقاد الليني علاقة وحيدة تجمع الموالي الذين أسلموا وتحوروا من الرق إلى المسلمين العرب الأحوار، بل تنعى الإسلام ولينفنت دولت، بهذا الشطيم الاجتماعي، إلى ذمخ مؤلاء الموالي في القبائل التي كانوا أرقاء بهاقبل التنوير، ليكتسبوا عصبية نسبها ، جاعلة «الولاء السباء ، ولهذا الشطيم سن الإسلام القوانين التي صيفت في أحاديث رسول الله عليه وسلم: أمولي القوم القبائل المورية والولاء لمحمدة النسب . والمناه وحمدة وحموق في القبائل المورية والتي في القبائل المورية والتوا أرقاء بها من قبل ، واكتبسبوا عضبية وحمية وحقوق وواجهات النسب والعشيرة والقوم التي لأبناء هذه القبائل ، ولقد مثل هذا الإنجان ورعية دولة الإسلام .

بل إننا نفيهم من عبارة الماوردي (٣٦٤- ١٠٥٨ م ٩٧٤ م ١٠٥٨ م) أن صبح الفرد في الفييلة، واكتسانه وإكسابه عصبيتها، إغا كان فريضة الجتماعية، فهضت بها المدولة الإسلامية كتنظيم اجتماعي بحت . . . فالرسول، خالي الله عليه وسلم دكما بقول الماوردي - فكان لا يترك المرء مفركاً (٣) حتى يضمه إلى قبيلة يكون إليها (٤٠) إنه تنظيم للعصبية، الموظفة في خدمة دولة الإسلام، تقتضيه مضلختها، وإن لم تنظيم الفرائض الخالفة لعقائد وشعافر التدين بالإسلام الدين.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري.

<sup>(</sup>٤) يرواه أبو فأرد والدارمين.

<sup>(</sup>٣) المفرج .. يضم للبنم وَمَنْكُون الفَّهُ وَهُمَ الزَّاء ـ اللَّذِي لا يَسْمَى إلى فِيلة مختدة :

<sup>﴿ ﴾ ﴿</sup> أَدِيبِ الدِنْيَا وِالْفِينَ } جِنَّ الْحَالَ .

وفى ضنوع هذه الحقيقة أيضًا نرى أبعادًا جديدة لتنظيم المؤاخاة بين المهاجرين والأنصار، فالمهاجرون قرشيون، والأنصار من الأوبى والخزرج. . وهذه المؤاخاة قد مثلت تنظيمًا اجتماعيًا تحققت به مستويات عالية وعميقة من الدمج والتلاحم اللذين أثمرا وحدة العصبية المؤسسة على وحدة العشيرة، وهو إنجاز ما كان يحدث في الواقع العربي إلا بفضل الإسلام، لأن مضمونه ومقاصده إسلامية، باعدت بينه وبين الجوارة والإجارة (١) التي عرفها وتعازف عليها الجاهليون. . .

لَقِد مثلت هذه المؤاخاة عقدًا اجتماعيًا التحم فيه ويه المناّخون ليتساووا في الحقوق والواجبات القائمة في ثلاثة ميادين :

١ في الحق . . . ويشمل النصرة في الدين، والتأزر في كل الجوانب الروحية والمعتوية الذي يقتضيها التدين بدين واحد، هو الإسلام. .

٢ ــ وقي المؤاساة . . وتعنى المساواة والأشتراك العمومي في أمور المعاش المادي
 ومصادره . .

٣ ـ وفي النوارث . . . كما يتوارث دوو القربي والأرحام (٢٠).

فهو إذن - تنظيم المؤاخاة - قد أدمج المهاجرين في الأنصار دمج نسب، ووحدهم توحيد عشيرة، وأقام ينهم عصبية ذوي القربي والأرحام، وحتى بعد أن نسخت آية ﴿ .. وأولوا الأرحام يعضهم أولى ببعض في كتاب الله ... ﴾ . . بعد أن نسخت ابند التوارث في إن التلاحم في الحق وفي المواسسة ظل إنسازًا، في التنظيم الاجتماعي، قائمًا بين المهاجرين والأنصار . . يعمل عمله في بناء الحمية والعصبية ، ذات المضمون الإسلامي ، بين رعية دولة الإسلام .

\* أما دور هذه العصبية والشوكة والمنعة في تأسيس دولة الخلافة الراشدة، فواضع أشد الوضوح، إذا نحن تأملنا أحداث سقيفة بني ساعدة، وما دار فيها من حوار بين عثلي الأنصار وعثلي فيادات الفرشيين من المهاجرين الأولين.

لقد كالت المبادرة إلى الاجتماع بالسقيفة، والتداول في أمر الخلافة للانصار..

<sup>(</sup>١) أبي حقوق الجار على جاره، وحماية الغربي لمن يستجير به فيجيره.

<sup>(</sup>٢) لهن عبد اليو (الجدِر في اختصار المغاذي والسير) ص٥٦.

ولم يكن يخالجهم شك في أحقيتهم توليها. فالمدينة دارهم، وهم الذين عقدوا في بيعة العقبة عقد تأسيس الدولة، التي شغر منصب إماسها بوفاة الرسول، صلى الله عليه وسلم، وفي عقد التأسيس هذا غدوا قوم النبي عندما تعهد لهم ألا يتوكهم ويعود إلى قومه من النسب قريش يعد الانتصار، إذ قال لهم: "بل الدم والهدم الهدم الهدم، أنا منكم وأنتم مني، أحازب من حاربتم وأسالم من سالمتم . . . " .

حدث ذلك بوم أن كان مسلمة مكة قلة مستضعفين يستخفون عندما يقيمون شعائر الدين. . ثم هم الأنصار الذين أووا المهاجرين، وآخوهم، وأثروهم حتى ولو كان بهم خصاصة، وقوق ذلك، فإن سيوفهم كانت الأكثر عددًا في إحراز النصر للإسلام، بدءًا من بدر وحتى فتح مكة واستسلام معقل الشرك، الذي فتح باستسلامه أبواب النصر واسعة، فرأيت الناس يدخلون في دين الله أقواجًا . . .

تطلع الأنصار إلى شغل منصب الخلافة، تحدوهم هذه المبورات. . .

وفي السقيفة خطبهم سعد بن عبادة \_ زعيم الخزرج \_ وأحد النقياء الاثني عشر \_ فحدثهم عن رجحان كفتهم في نضرة الإسلام، وقال: إن لكم اسابقة في الدين، وفضيلة فسى الإسلام ليست لقبيلة من العرب؟ أس. فشدوا أيديكم بهذا الأسر \_(الخلافة) ـ فإنكم أحق الناس وأولاهم به . . . . . .

ولمقد أجابه الأنصار جميعًا إلى ما دعا إليه، وبايعوه بالخلافة قائلين: «لقد وفقت في الزأى، وأصبت في الفول، ولن نَجْدُ ما رأيت، نوليكَ هذا الأسر، فإنك فينا مَقْنَع(١٤)، ولصالح المؤمنين رضًا. . . ٩ .

إلى هذا وكنان الحوار دائراً حول الفنضل والبلاء في الإيمان والإسلام. للكن الثلاثة الذين لحقوا باجتماع السقيفة، من «هيئة المهاجرين الأولين»، الممثلة لبطون وأحياء قريش أبو بكر وعمر وأبو عبيدة بن الجبراخ . . . . قد نبهوا زعماء الاتصبار إلى أمر قد غباب عنهم، وإلى شرط من شروط رسوخ بنيان الدولة وصمودها، ترجح فيه كفة القرشيين على كفة الأنصار، ذلك هو أمر وشرط

<sup>(</sup>١) المُقتع بفتح الميم وسكون القاف وفتح النون الشنعد العدل .

العصبية الجامعة لوحدة العرب، والمنعة الضامنة قيام الشوكة للدولة حتى تستطيع مواجهة الزلزال الذي لا بدأن تحدثه وفاة الرسبول في عقول وقلوب كثير عن هم حديثو عهد بالإسلام!...

لقد تحدث أبو بكر إلى الأنصار، فسلم لهم يكل الفضل الذى ذكروا أنهم له أهل، لكنه نبه على أن القضية موضوع التشاور والانتمار ليست رجحان الكفة فى الفضل الديني وحبب، ولا البلاء في حسابة الدعوة وفقط، وإنما هي قضية اللاولة والسلطة، وتلك لا بدلها من عصيبة وشوقة ومنعة تضمن لها امتلاك شروط توحيد العرب. . . وهذه العصبية والشوكة والمنعة هي في قريش وقادتها وعثلوها هم المهاجرون الأولون وليست في الأنصار، . قال أبو بكر، موجها الحديث إلى الأنصار:

«أما يعد، يا معشر الأتصار» فإنكم لا تذكرون منكم فضلا إلا وأنتم له أهل، وإن العرب لا تعسرف هذا الأمر – (الخلافة) – إلا لهـذا الحي من قريش، وهم أوسط العرب داراً ونسباً. ليست قبيلة من قبائل العرب إلا ولقريش قبها ولادة. ١٠٠٠.

فهى، إذن، مؤهلات العصبية والمنعة والشوكة، المؤسسة على النسب والولادة، والروابط القائمة على النسب والولادة، والروابط القائمة على المصاهرات، تلك التي تجعل انقياد العرب خليفة من قريش ولدولة يرأسها قرشى أكثر وأقرب وأرجح وأضمن، وفي ذلك مصلحة الدين والدنيا بالنسبة للمسلمين، أنصارا ومهاجرين. وإنها دعوة تتبه على أهمية توظيف العصبية لخدمة الدولة ـ وفي ذلك خدمة الدين ـ . .

وعندما احتدم الجدال حول هذه القضية، وتدخل فيه عمر بن الخطاب، أكد ذات المعنى الذي أبرزه الصديق. . قال: «إنه، والله، لا ترضى العرب أن تؤمركم ونبيها من غيركم! ولكن الغرب لا ينبغى أن تولى هذا الأمر إلا من كانت النبوة فيهم وأولو الأمر منهم. . من ينازعنا سلطان محمد وميراثه، نحن أولياؤه وعشيرته، إلا مدل بباطل أو متجانف لإثم أو متورط في هلكة... "! (١).

هنا نجد أنفسنا أمام منطق سياسي واعتبارات سياسية تقول: إن الفضل الديني

<sup>(</sup>۱) ننظر: الطبزي (تاريخ الطبري) ج٢، ص٥٠، ٢٠٦ طبعة دار المعاوف. القاهرة. والن قتية (الإمامة والسياسة) ص٦-١١\_(والمتجاه المائل عن العدل والحق)

أمر لا دخل في حيازته للعشائر والعصبيات، أما إذا كنا بصدد تأسيس دولة، ترعى المدنيا وتخرس الدين، فلا يدلها من شوكة ومنعة وعصبية، ليست كعصبية الجاهلية، التي تمزق ولا تعرف سوى النسب والجنس معياراً ورباطا، وإنما هي العضبية للحكومة بمعايير الإسلام، لأنها هي الأخرى موظفة في خدمة الإسلام. . إنها العصبية أداة إسلامية، وليست عصبية الجاهلية التي نهى عنها الإسلام . . فلا التجاهل للعصبية وإسقاطها . . ولا الوقوف عند مضامينها وأفافها الجاهلية، وإنما هو التوظيف لها قي خدمة دولة الإسلام . .

\* ومرة أخرى نقول: إن هذه العصبية ، لما كانت مؤسسة على رابطة النسب والاجتماع ، أى على الرابطة القومية ، فإنها تمثل «واقعا» يتعامل معه الإسلام ، فيهذبه ويحكمه بمعايره ، ويؤظفه الخدمة نقاصده ، ويملا أوعيته بمضامين الإسلام ، فتصبح القومية ، عندئذ ، دائرة انتماء ، وليست مذهبا ولا فكرية - أيديولوجية منافسة ولا مناقضة للإسلام ، وإنما تصبح روابطها ، وإمكاناتها وحميتها طاقات تسهم في إنجاز خطوة تضامنية وتوجيدية على سلم سعى المسلمين إلى مقصدهم الأعظم وهو وحدة الإسلامية ، ووحدة ديار الإسلام ، التي تضم وتحتضن الشعوب والقوميات والأقاليم والأمصار . .

أرأينا كيف صنعت العصبية القومية ، بالموحلة المكية من دعوة الإسلام ، عندما حققت قدراً من التضافن والحماية للدعوة ، أسهم فيها ، بدافع العصبية ، مشركون مع المؤمنين؟ . . وبعببارة ابن عبد البو : «مؤمنهم وكافرهم ، قالمؤمن : دينا ، والكافر : حمية »! فهل نرى الرابطة القومية ، إذا نحن وعينا السبيل الأمثل لتوظيف طاقاتها لوحدة قومية ، تكون مرحلة على درب وحدة الله وتضامن ديار الإسلام؟ هل ترى هذه الرابطة القومية صانعة ذلك من جديد؟! . . قوحدة العزب القومية مشلا - هي - في الأساس وحدة المسلمين العرب وهم ٩٩٪ من تعداد الأمة العربة مع قومهم من العرب - غير المسلمين العرب وهم ٩٩٪ من تعداد الأمة وعند غير المسلم : "إسلامية - قومية ، ولهما مع المسلم : "إسلامية - قومية ، والهرا مع المسلم القومية بهذا القهم ، أداة والبرير - مثلا - : "إسلامية حصارية ، فتصبح العصبية القومية بهذا القهم ، أداة توحيد للجميع ، بدلا من أن تكون أداة غزيق وتفريق!

إن الإسلام ذين الفطرة التي قطر الله الناس عليها. . . وإن من بديهيات الفطرة الإنسانية ذلك الحب والولاء والانتماء والاهتمام بالأهل والقبيلة والعشيرة والشعب والقوم، التي هي ـ بُعايير الإبسلام ـ لبنات في بناء أمة الإسلام، وكما حدثنا الله سبحانه وتعالى، عن وحدة الأمة الإسلامية ، بجامع العقيدة الإسلامية وشريعته وحضارته، ﴿ إِنْ هَلَّهِ أَمْتُكُمُ أَمْةُ واحدةُ وأنا رَبُكُمْ فاعبدُون ﴾ (الأنبياء: ٩٢) . ﴿ وَانْ هَذِه أُمْتُكُمْ أُمَةٌ واحدة وأنا رَبُكُم فاتُقُون ﴾ (المؤسنون: ٥١) . كذلك حدثنا عن السنن والآيات التي اقتضت أن يكون الناس شعوبًا وقبائل ليتعارفوا ﴿ وَجعلناكُم شُعُوبًا وقبائل ليتعارفوا ﴿ وَجعلناكُم شُعُوبًا وَقبائل ليتعارفوا ﴿ وَجعلناكُم وَاخْتَلافُ أَلْمُنتِكُمْ وَأَلُوانَكُمْ إِنَّ في ذلك لآيات للعالمين ﴾ (الروم: ٢٢) .

يقول الفقيه الحكيم ابن خلدون (٧٣٢ - ٨٠٨ هـ، ١٣٣٢ - ١٤٠٦ م): "إن صلة الرحم طبيعى في البشر، إلا في الأقل، ومن صلتها: النعرة على ذوى القربي وأهل الرحم أن ينالهم ضيم أو تصيبهم هلكة، فإن القريب يجد في تفته غضاضة من ظلم قريبه أو العداء عليه، ويود لو يحول بينه وبين ما يصله من المعاطب والمهالك، نزعة طبيعية في البشر منذ كانوا.. ومن هذا تفهم معنى قوله، صلى الله عليه وسلم: "تعلموا من أنسابكم ما تصلون به أرحامكم"، بمعنى أن النسب إغا فائدته هذا الالتحام الذي يوجد صلة الأرحام حتى تقع المناصرة والنعرة، وما فوق ذلك مستغنى عنه ... و (١)...

وإذا كائت العصبية القومية الواقعال، قإن دور الإسلام، كدين، هو تهذيبها، وضبطها بمجايره، وإخراجها عن صيغتها وطبيعتها العنصوية الجاهلية... فضرورتها لإقامة الدولة والسلطة تتهذب بمضامين الإسلام وضوابطه ومعاييره... ولقد عقد ابن خلدون قى (المقدمة) فصلا: افى أن الدعوة الدينية تزيد الدولة فى أصلها قوة على قوة العصبية التي كانت لها من عددها، وقال فيه: اوالسبب فى ذلك أن الصبغة الدينية تذهب بالتنافس والتحاسد الذى فى أهل العصبية، وتفرد الوجهة إلى الحق، فإذا حصل لهم الاستبصار فى أمرهم لم يقف لهم شىء، لأن الوجهة واحدة، والمطلوب متساو عندهم، وهم مستميتون عليه.... اللهم النا الوجهة

<sup>(</sup>١) (المقدمة) صر١٠١ ـ (والحديث رواه الترمذي) .

كما يتحدث ابن محلدون عن «أن الشوري والحل والعقد لا تكون إلا لصاحب عصبية يقتدر بها على حل وعقد أو فعل أو ترك . . . »(١) . . . أي أنها شرط في إقامة الشوكة والدولة والسلطان . . .

إننا نستطيع أن نقول: إن مطلق العصبية للأهل والقوم هي هغريزة من الغرائز المركبة في الإنسان، وإن موقف الإسلام من هذه الغريزة العصبية القومية - هو موقفه من الغرائز بإطلاق، إنه لا يطلق لها العنان، وينهى عن أن يعيش الإنسان بها وحدها، أو كما هي عليه من غير تهذيب، لأن هذا هو شأن الحيوان، لا الإنسان البوى، كما أراده الله أن يكون. . كذلك لا يدعو الإسلام إلى تجاهل هذه الغرائز، ولا إلى قهرها ورقضه للرهبانية مثال على ذلك . . . . وإنما هو يدعو إلى تهذيبها وتوظيفها خدمة التوازن والوسطية المحققة لمقاصد الإسلام من هذا الإنسان كخليفة عن الله . . .

إنها، كغرائز الغضب. والحب. والكره، والجنس. إلخ . إلخ . ويتخذ منها الإسلام هذا الموقف الوسط بين الإطلاق وبين الإلغاء موقف الاعتراف بها، والتعامل معها، والتهذيب لها، كي تتسق مع مثله، وحتى توظف طاقاتها في خدمة دعم أيمية دعوة ودولة وأمة الإسلام . . . هنا، ويهذه الوسطية، تصبح «الغريزة»: \*فطرة\* هادية ومثمرة في حياة الإنسان.

هكذا يكنون الحال مع القومية وعصبيتها كطاقة يوظفها الإسلام لغاياته العظمى: وجدة الأمة في العقيدة والشريعة والحضارة والديار . . .

وكما أبصر ابن خلدون هذه الحقيقة قديما، أبصرها جمال الدين الأفغاني ـ رائد تيار التجديد والنهضة والإحياء في عصرنا الحديث، فكتب يقول: «التعصب: قيام بالعضبية، والعصبية من المصادر النسبية، إلى العصبة، وهي: قوم الرجل الذين يعززون قوته ويدفعون عنه الضيم والعداء، فالتعصب وصف للنفس الإنسانية، تصدر عنه نهضة لحماية من يتصل بها والذود عن حقه، وهذا الوصف الذي شكل الله يه الشعوب وأقام بناء الأم، وهو عقد الربط في كل أمة، بل هو المزاج الصحيح، يوحد المتفرق منها تحت اسم واحد، وينشئها يتقدير الله خلقا المزاج الصحيح، يوحد المتفرق منها تحت اسم واحد، وينشئها يتقدير الله خلقا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق-ص١٣٤ ، ١٧٧ .

واحدا، كبدن تألف من أجزاء وعناصر تدبره روح واحدة، فتكون كشخص يمناز في أطواره وشئونه وسعادته وشقائه عن سائر الأشخاص. وهذه الوحدة هي مبعث المبادرة بين أمة وأمة وقبيل وقبيل. . . والتنافس بين الأشخاص، أعظم ياعث على بلوغ أقصى درجات الكمال في جميع لوازم الحياة، بقدر ما تسعه الطاقة.

نعم. . . إن التعلصب وصف كلسائر الأوصاف، له اعتبدال وطوفا إفراط وتفريط . . . والإفراط في التعصب هو الممقوت على لسان الشارع، صلى الله عليه وسلم، في قوله: «ليس منا من دعا إلى عصبية» ...

والتحصب كما يطلق ويراد منه: النعرة على الحنس، ومرجعها رابطة النسب والاجتماع في منبت واجد، كذلك توسع أهل العرف فيه فأطلقوه على الملتحمين بصلة الدين لمناصرة بعضهم بعضا. . . ١٩(١).

هكذا أبصر الاجتهاد والتجديد الإسلامي مكان القومية وعضبيتها في تلاحم الأبنة، ودورها في تأسيس دولتها، ووظيفتها الإسلامية إذا هي ضبطت بضوابط الإسلام.

## 保 \* 粉

إن الإسلام - العقيدة والشريعة - وهو الوضع الإلهى، العالمي التوجه، لكل الأجناس والألوان والقوضيات، حدثنا كتابه الكريم، في سياق تأكيد عالميته، عن أن كتابه هذا هو ذكر - فخر - للعالمين: ﴿إِنْ هُو إِلاَّ ذَكُر للعالمين ﴾ (يوسف: ١٠٤) في ذات الوقت - بل وذات المرحلة المكية - الذي حدثنا فيه عن أنه - القرآن - ذكر - فخر للنبي العربي وقومه العرب: ﴿ وَإِنّهُ لَلْكُو للله ولقومك ﴾ (الزخرف: ٤٤)، دون أن يكون هناك تناقض بين فخر العرب بالقرآن وفخر العالمين بهذا القرآن، فالإسلام العقيدة والشريعة - هو الذي صنع حضارة الإسلام، رباطا أبدعه المسلمون، على هدى دينهم وبمعاييره، جمع ويجمع كل من دان بهذا الدين، وفي إطار هذه الجامعة على عائمة الإسلاميا، أو مصبوغة بالصبغة الإسلاميا، أو مصبوغة بالصبغة الإسلاميا، أو مصبوغة بالصبغة الإسلاميا، أو مصبوغة بالصبغة الإسلاميا، وحدة العرب، كأمة ودولة، هي إنجاز إسلامي، صنعه

 <sup>(</sup>١) (الأعمال الكامثة لجمال الدين الأفغاني) ج٦، ص٠٤٠ دراسة وتحقيق؛ قد محمد عمارة. طعة بيروت سنة ١٩٨١م.

الإسلام سلاحا للرسالة العالمية ، وليس نقيضا لعاليتها وجامعتها الكبرى . . . حتى لقد تحدث الفرآن الكريم عن هذه الوحدة باعتبارها آية من آيات الله وتعمة من نعمه : ﴿ وَأَلْفُ بِينَ قُلُوبِهِمْ لُو أَنْفَقْتُ مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعًا مَا أَلْفُت بِينَ قُلُوبِهِمْ ولكن الله أَلْفُ بِينَهُمْ إِنَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ (الأنفال: ٢٣).

وإذا كانت العربية - كلسان للإسلام - قد غدت - لعروبة النبى والقرآن والواقع الذي مثل بالنسبة للوحى أسباب النزول والملابسات التى لا بد من علمها والتوصل بها إلى التفسير - إذا كانت العربية قد غدت ، لذلك ، الوعاء الذي وسع القرآن والسنة وعلوم الشريعة في حضارتنا الإسلامية . وغدت ، لذلك ، شرطا للاجتهاد الإسلامي ، ومن ثم أهل الحل والعقد الذين يقيمون دولة الإسلام . . قبال هذه العرب - ليست شرطا للتدين بدين الإسلام ، إنها شرط للإبداع والاجتهاد الإسلام ، وليست شرطا لتلقى الإسلام أو التدين به ، وهكذا عايشت وتتعايش الجامعات الأخص والخاصة في إطار الجامعة الأعم لهذا الدين الخيف ، طالما اتسقت مضامينها مع المضمون العالمي والشامل لعقيدته وشريعته . . .

فإذا برئت «الوطنية» من العصبية التي تقيم التناقض بينها وبين عالمية الإسلام وجامعته الأشمل، وإذا غدت سبيلا إلى العالمية الإسلامية، وليست قيدا عليها، ولا انتقاصا منها. فلا تحسب أن هناك تناقضا بين الولاء لهنا والانتماء إليها وبين الولاء والانتماء الأول والأعظم لجامعة الإسلام. وكذلك الحال مع دائرة الانتماء القومي بالنسبة للإنسان المسلم. فهي، بهذا المعنى، دوائر انتماء، وليست مذاهب فكرية كحالها في الغرب ولدى المتغربين حتى يقوم التناقض بينها وبين الفكرية الإسلام. الإسلام. الإسلام. الإسلام. الإسلام. المناسبة الإيران ولدى الأمة في عالم الإسلام. الإسلام الإسلام. الإسلام. الإسلام. الإسلام. الإسلام. الإسلام. الإسلام. الإسلام. الإسلام. المناسبة للإسلام الإسلام. المناسبة الإسلام الإسلام. المناسبة الإسلام الإسلام. المناسبة للإسلام الإسلام. المناسبة الإسلام المناسبة للإسلام الإسلام المناسبة للإسلام المناسبة للمناسبة للمناسبة للإسلام المناسبة للمناسبة لمناسبة للمناسبة للمناس

وإذا نحن تأملنا حديث رسول الله، صلى الله عليه وسلم، الذي يقول فيه ا «مَن قتل دون ماله فهو شهيد، ومن قتل دون دينه فهو شهيد، ومن قتل دون دمه فهو شهيد ومن قتل دون أهله فهو شهيد (١) . . رأينا كيف تعددت فيه الرموز التي يمنحها المؤمن من الولاء والانتماء الحد الذي يقاتل حتى الشهادة في سبيلها . . ولقد تجاورت هذه الرموز ، في هذا الحديث النبوي الشريف ، مع الدين الجامع ،

<sup>(</sup>۱) رواه المرمذي وأبو داود.

فون أن يكون هناك تناقض بينها؛ لأن القضية هي: أي المضامين تحملها هذه الرموز؟ فطالما اتسقت مضامينها مع مقاصد الشريعة، فلا ضرر من تعددها؛ لأن الإسلام سيظل هو الجامعة الأعم والرابطة الأشمل وستظل هذه الرموز جميعا دوائر التماء ودرجات ولاء وحلقات في سلسلة تمثل الواقع؛ الذي يتعامل معه الإسلام، فيحكمه بمعاييره، ويصبغه بصبغته، نافيًا عنه أسباب التناقض، ومحققا بالوسطية الإسلامية الجامعة هذا النسق الإسلامي الفريدا. .

## \* \* \*

وإذا كان هذا هو موقف «الإسلام: الفكر.. والنظرية»، فلقد صادقت عليه وصدقته مسيرة «الإسلام: المسلام: السلطيق»، فدولة الإسلام كانت دائماً وأبداً دولة خلافة لا مركزية.. تتعدد فيها الولايات والعمالات والإمارات والسلطنات، على النحو الذي يعكس غيز الأقاليم والأوطان.. كما قد تعايشت فيها اللغات، على مستوى الجمهور وفي عوالم العامة . إلى جانب تعرب أهل الذكر والاجتهاد والإبداع والنظر في علوم الإسلام - اعترافا بالتمايز القومي - الذي ترسم اللغات القومية حدوده - في إطار جامعة الإسلام . فكانت مصادقة «النطبيق الإسلامي» على «الفكر الإسلامي» في هذا الميدان، شهادة الصدق على انتفاء التناقض والخضاد بين دوائر الانتماء: «الوطنية». و «القومية» وبين رابطة الاعتفاد والخضارة الإسلامية.

فالإسلام هو «الأب الشرعي الوحيد» الذي إليه ينتسب كل مسلم، وما تعدد وتميز أوطان وقوميات أبثاثه المسلمين إلا كشعدد «أمهات» هؤلاء الأبناء الذين تجمعهم رابطة الانتساب إلى أبيهم: الإسلام!..:

إن القومية، بمضمونها الجاهلي، هي تلك التي رفعت رابطة النسب القبلي فوق رابطة الاعتقاد الإسلامي، وباسمها تحدث أمية بن أبي الصلت الثقفي (٥هـ، ٦٢٦م) عندما سأله أبو سفيان بن حرب (٥٧ ق. هــ ٣١هـ، ٥٦٧ م ٢٥٠ م) عن رأيه في محمد ودعوته، فأجاب؛ "ما كنت لأومن لنبي ليس من ثقيف ٢٠٠٠. (١).

هكذا كانت القونية الجاهلية قديما.

<sup>(</sup>١) القاطبي عبد الجيار بن أحمد (تبيبت الملائل النبوية) ج٢ ص٩١ محقيق: د. عبد الكريم عثمال. طبعة بيروت سنة ١٩٩٦م

وإن العصبية القومية العلمائية .. التى عرفها الغرب، والتى استعارها منه المتغربون من مفكرينا وساستنا وإن عملت للوحدة القومية ، الجامعة شتات الشعوب التي مزقها الاستعمار .. وفي ذلك خطوة على طريق الوحدة الإسلامية . إلا أن علمائية هذه الفؤمية تجعلها تعارب إسلامية الواقع والفكر في متجتمعها ودولتها . ومن ثم فهي موظفة ضد الصيغة الإسلامية لوحدة الأمة . . كما أنها بإسقاطها الدائرة الإسلامية والمحيط الإسلامي من نطاق احتماماتها الفكرية والعملية ، إغا تقطع روابط الأمة . . . وفي ذلك تفترب هذه القومية العلمائية من عصبية الجاهلية ، لتقريفها دعونها وحركتها ومشروعها من روح الإسلام . . الذي عصبية الجاهلية ، لتقريفها دعونها وحركتها ومشروعها من روح الإسلام . . الذي الواحد ، الذي قتل أعضاؤه الأوطان والقوميات . . بالمعنى الذي عرضنا له في هذه المصطلحات .

إن المسلمين أمة واحدة، خرجت من بين دفتي كنتاب واحد، . وها أوطانها وشعوبها وقبائلها وقومياتها إلا أيات وسور في هذا الكتاب!

张 锋 培

# التربيةالجمالية

\_المسلم ., والجمال..

\_جماليات السماع..

\_ جماليات الصبور..

|  | ×1 |  |  |  |
|--|----|--|--|--|
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |
|  |    |  |  |  |

# المسلم ... والجمال

من الناس من يحسب أن هناك خصوصة بين الإسلام ويين الجمال، تدعو السلمين إلى التجهم في النظرة إلى الحياة، وإدارة الظهر إلى ما في الكونومن آيات البهجة والزينة والحمال. . يحسبون ذلك، فيقولونه، أو يعبرون عنه بسلوك المتجهم إزاء آيات الجمال والفلون والإبلاعات الجمالية في هذه الحياة. .

ولو كان هذا المسلك الخشن والغليظ والمتجهم، أثرا من آثار المحن التي يمشحن بها المسلمون في مرحلة الاستضعاف التي يعيشونها، ورد فعل للتحديات المعادية التي تفرض الهم والحزن على الوجدان الإسلامي الموهف، أو مظهر الغنضية لحرمات الله المنتهكة، لكان ذلك مبررا ومفهوما. للكن أن يكون هذا التجهم، في نظر هذا الفريق من الإسلاميين، هو مما يقتضيه المنهج الإسلامي في الحياة، فذلك هو الذي يدعو إلى استجلاء منطوق ومفهوم المنهج الإسلامي إزاء جماليات الحياة. . .

وجلير بالتنبيه أن هؤلاء الذين يحسبون قيام التلازم بين التجهم ومخاصمة الأحاسيس الجمالية وبين منهج الإسلام، منهم الإسلاميون، الذين يحسبون مخلصين أن هذا هو الموقف الحق الصحيح في هذا الموضوع، ومنهم الخصوم الذين يتخذون من مسلك العلظة لبعض الإسلاميين تجاه جماليات الحياة سبيلا للطعن على الإسلام . . . فالقضية، إذن، أكبر من أن تكون هخيارا حشنا البعض من الإسلاميين هم أحرار في سلوكه، وإنما هي قد غدت وإحدة من المطاعن التي يجاول نفر من خصوم المنهج الإسلامي استخدامها فصمن مطاعن أحرى - لتشويه يجاول نفر من خصوم المنهج الإسلامي استخدامها في مناعن أحرى - لتشويه

صورة منهج الإسلام في الفكر والحياة . . . الأمر الذي يكسب الحديث عن هذه القضية أهميته ، ويجعل له مكانه الطبيعي في سياق الحديث عن معالم منهج الإسلام .

#### \* \* \*

وبادئ ذى بدء، فإذا كانت "الحضارة" هي جماع إبداع الأمة في عالمي "الفكر" و"الأشياه"، أي في "الثقافة" التي تهذيب الإنسان وترتقي به، وفي الثمدن" الذي يجسد ثمرات الفكر في التطبيق والتقنية - أشياء يستمتع بها الإنسان المتحضر . . إذا كانت هذه هي "الحضارة"، فإنها - كإبداع بشيرى - في المتظور الإسلامي وفي التجربة الإسلامية ، وثيقة الصلة بدين الإسلام ، كوضع إلهي ، بزل به الوحى على قلب رسول الله ، عليه الصلاة والسلام . .

ففى التجربة الحضارية الإسلامية ، كان «الدين» هو الطاقة التي أثمرت ، ضمن شمراتها ، توحيد الأمة ، وقيام الدولة ، والإبداع في كل ميادين العلوم والفنون والآداب ، شرعية وعقلية وتجريبية ، كما كان الدافع للتغتج على المواريث القديمة والحديثة للحضارات الأخرى ، وإحيائها ، وغربلتها ، وعرضها على معايير الإسلام ، واستلهام المتبق منها مع هذه المعايير ، لتصيح جزءاً من نسيج هذه الحضارة الإسلامية ، التي وإن كانت إبداعا يشريا ، إلا أنها قد اصطبغت بصبغة الإسلام الدين ، كما كانت تعرة للطاقة التي مثلها وأحدثها عندما تجدد في واقع المسلمين . . .

تلك هي العروة الوثقي بين دين الإسلام وبين حضّارته، بما فيها من إبداع شمل مختلف الميادين: الشرعية . . والعقلية . . والتجريبية . . والجمالية . .

بل إننا لو تأملنا في مكان «الهجرة» في دعوة الإسلام ودولته وأمنه، لرآيناها أكثر وأكبر من إنجاز لإنقاذ الدعوة من حصار «الشرك المكي».. لأن الهجرة في حياة هذه الدعوة لم تقف عند الهجرة من مكة إلى المدينة \_ ومن قبلها الحبشة \_ وإنما كانت، أيضاً، هجرة من "البداوة»، إلى «الخضارة»، من «البادية» إلى «الحاضرة»، من حياة «الأعراب»، التي تغلب عليها الغلظة ويسود فيها الجفاء، إلى حياة «العرب» الذين استقروا في «القرى»، فعدا بإمكانهم أن يقيموا المدنية» و «حضارة» في هذه المهدد

• القوى ، . كانت إنجازًا حضاريًا ، ينتقل بالجماعة البشرية من طور ترحال البدارة ، الذي يستحيل معه قبيام «التراكم» في الإبداع ... الشفافي والتحدني ... إلى طور الاستقرار والحضور في «القرى» الحاضرة ، الأمر الذي يتيح لإبداعات الإنسان أن «تتراكم» فتعلو بناءً حضاريا مناسبا للجهد الإبداعي المبذول فيه . .

تلك هي «المكانة الحضارية» للهجرة في حياة دعوة الإسلام، في عصر صدر الإسلام، وتلك هي بدايات خيوط العروة الوثقي بين الإسلام الدين الوضع الإلهي ـ وبين الحضارة الإسلامية ـ الإبداع الإسلامي لأمة الإسلام. .

وفي ضوء هذه «الحقيقة الحضارية»، نفهم اصطفاء الله سبحانه وتعالى، «مكة»، أم القرى وحاضرة الحواضر مهبطا للوحى بالدين الحديد . ونفهم مغزى كون «يثرب» المدينة وهي ثانية القرى والخواضر هي دار الهجرة وعاصمة الدولة ومنارة الدعوة . : بل نفهم سر استمساك القرى والحواضر الثلاث لدينة وضكة والطائف بالإسلام، يوم ارتدت عنه، أو عن وحدة دوئته، البوادي بمن قبها من الأعراب، عندما زلزلت وفاة الرسول، صلى الله عليه وسلم، قلوب هؤلاء البدو والأعراب؟! . . نفهم جميع ذلك في ضوء العلاقة العضوية بين هذا الدين ويين الإبداع الحضاري للإنسان الذي تدين بهذا الدين . . .

بل ونفهم أن هذه العلاقة بين «الدين» وبين «الحاضرة»، ومن ثم «الحضارة»، ليست خصيصة إسلامية، إغاهي بينة من سن الله في كل الشرائع والرسالات. فكما اصطفى الله حاضرة هكة، لتبدأ منها الدعوة، قائلاً لرسوله: ﴿ ... ولتنذر أمَّ القُرى ومن حولها ﴾ (الأنعام: ٩٢). أتبأنا في قرآنه الكريم، أن هذا الاصطفاء إغا كان اطرادا لسنة إلهية.. ﴿ وما كان ربك مهلك القُرى حتى يبعث في أمها رسولا يتلو عليهم آياتنا وما كنا مهلكي القُرى إلا وأهلها ظالمون ﴾ (القصص : ٥٩).. فأم القرى، وحاضرة الحواضر كانت دائماً هي موطن الرسل والرسالات، وذلك للعلاقة العضوية بين «الدين»، و«الحضارة»، على امتداد تاريخ الإنسان...

\* \* \*

ولأن هذا هو دور «الهجرة» في دعوة الإسلام وأمشه ودولته ، ولأن هذه هي وظيفتها الحضارية ـ الانتقال بالإنسلان ـ الأعرابي ـ من غلظة البادية وتخهم خشوتتها ١٩٧ - إلى مدنية الحاضرة وتثقف تهذب عقول أبنائها - . . . لأن هذا هو دورها ، وهذه هي وظيفتها الحضارية ، كان المسلمون يستعظمون ويستنكرون رجوع المهاجر عن المدينة ، وانقلابه إلى «البيادية» مرة أخرى ، حتى لقد مسموا هذا الانقلاب «ردة» . . وقرأنا في مصادر السنة ذلك السؤال الاستنكارى الذي سأله أحد الولاة لمن عاد فتعرب - رجع أعرابيا بعد هجرته - : «أرتددت على عقيب يك تعربت؟!»(١).

تلك هي بدايات الخيوط بين الإسلام الدين وبين الحضارة، وهي بدايات لا ترشحه كي يوحي بالتجهم إزاءها، ولا بمخاصمة إبداغاتها الجمالية بحال من الأحوال! . . .

## \* \* \*

ثيم . . . إن الجمال ، الذي يظن يعض من الناس مخاصمة الإسلام إياه ، هو الذا نحن تأملتاه . بعض من آيات الله سبحانه وتعالى ، التي أيدعها في هذا الكون ، وأودعها فيه . . إنه بعض من صنع الله وإبداعه سبحانه ، سواه وسخره للإنسان ، طالبًا من الإنسان أن ينظر فيه ، ويستجلى أسراره ، ويستقبل تأثيراته ، ويستمتع عتاعه ويعتبر بعيرته ﴿ وهُو الّذِي أَنْوَلَ مِن السّماء ماء فأخرجنا به نبات كل شيء فأخرجنا منه خضرا نُخرج منه حبًا مُتراكبًا ومن النّخل من طلعها قنوان دانية وجنات من أعناب والزيتون والرّمان مشتبها وغير مُتشابه انظروا إلى ثمره إذا أثمر ويتعه إن في ذلكم لآيات لقوم يؤمنون ﴾ (الأنعام: ٩٩) . . إنها آيات خلق الله ، يأمر الإنسان أن ينظر فيها . .

وابتما يمم الإنسان بصره أو بصيرته أو عقله أو قلبه، فإنه واجد آبات الله التي خلقها «زينة» للوجود، ودعاه إلى النظر فيها. . . ﴿ إِنَّا زَبِّنَا السماء الدُّنيا بزينة الْكُواكب (﴿ وَحَفْظَا مَن كُلِّ شَيْطَانُ مَارِد . . ﴾ (الصافات: ٧٠٦) . . . ﴿ وَزَيْنَا السُماء الدُّنيا بمصابيح وحفظا ذلك تقُديرُ الْعزيز الْعليم ﴾ (فصلت: ١٢) . ﴿ ولقلا جعلنا في البُّماء بُرُوجا وزَبْنَاها للنَّاظرين (٤٠) وحفظناها من كُلِّ شَيْطانُ رَجيم (٧٠) إلاً

<sup>(</sup>۱) رواله البخاري ومسلم والتنمائي . . .

مَنِ اسْتَرَقَ السَّمْعِ فَأَتْبِعِهُ شَهَابٌ مُبِينٌ ﴾ (الحجر: ١٦-١٨)... ﴿ أَفَلَمْ يَنظُرُوا إِلَى السَّمَاء فُولُقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَاهَا وَزَيْنَاهَا وَمَا لَهَا مِن فُرُوجٍ ﴾ (ق: ١).

فهاذه «الزينة» - التي هي آيات إبداع الله سبحانه وتعالى - هي "زينة - جمال" يدعو الله الإنسان إلى النظر فيها، بل يقول لنا: إن خلقها ليس «للحفظ» فقط، ولا اللمنفعة» وحدها. . . وإغا «للزيئة» التي أبدعها الله لينظر فيها الإنسان ويستمتع بما فيها من جمال!

ومثل ذلك حديث القرآن الكريم عن آيات خلق الله التي أبلاعها لنا في صورة الخيوان المسخر الإنسان، فليست المنقعة المادية وحدها هي الغاية من هذا الخلق والتسخير، وإغا "الجمال" و"الزينة" أيضًا غايات يتغياها الإنسان في هذا الخلق الذي خلقه الله . . ﴿ وَالْأَنْعَامَ خَلَقَهَا لَكُمْ فَيِهَا دَفَّ وَمِنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُون (ع) ولكم فيها جمال حين تُويخُون وحين تسرحُون (ع) وتحمل أثقالكم إلى بلد لم تكونوا بالغيه إلا بشق الانفس إن ربكم لرءُوف رحيم (ع) والخيل والبغال والحمير لتركبوها وزينة ويخلق ما لا تعلمون ﴾ (النحل: ٥ ـ ٨).

فليسبت «المُنفعة المادية» فقط هي غاية خلقها وتسخيرها للإنسان، إذ «الجمال والزينة» كذلك «منفعة» محققة والازمة، أيضا، للإنسان!..

والبحار، التي سخرها خالقها للإنسان. لا تقف منافعها عند المنافع المادية ـ اللحم الطرى، وسبل الإنصال ـ وإنما ابتغاء "الجلية . والزينة . والجمال"، أيضا، من مناقعها . ﴿ وهو الذي سخُر البحر لتأكّلُوا منه خما طرياً وتستخرجوا منه حلية تأسيرونها وترى الفلك مواخر فيه ولتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون ﴾ (النحل: ١٤).

وعندما يشير الله سبحانه، إلى يعض من تعمده وآياته. . . تري قرأته الكريم

<sup>(</sup>١) وفي الحديث الشريف عن الخيل: الخيل معتبود بنواصبها الخير إلى يوم القيامة، وهي لرجل أجود ولم الجرستو وجمال، وعلى زجل وزر، فأما الذي هي له أجر لوجل يتحدها مبعدها من مبيل الله، وأما التي هي له ستر، وجمال، فرحل يتخلها تكريما وتجملا ولا ينسي حق بطونها وظهورها وعسرها ويسترها، وأما الدي هي عليه وزر فرحل بشحدها بلخا وأشراء ورياء وبطورا الرواه مسلم والإمام أحمد.

بلفت النظر إلى ما ينزل من السماء من ماء تمتلئ به الأودية فيحيى الأرض ويزينها للمناظرين. وإلى ما يستخرجه الإنسان، بالنار من حلى الزينة والجمال، المستخرجة من معادن الأرض. ففي الزرع: طعام، وزينة، وفي الذهب والفضة: نقد، وحلية، وجيمال يتجمل به الإنسان. . . ﴿ . . أنزل من السماء ماء فسالت أودية بقدرها فاحتمل السيل زبدا رأبيا ومما يوقدون عليه في النار ابتغاء حلية أو مناع زبد مثله كذلك يضرب الله الحق والباطل فأما الزبد فيذهب جفاء وأما ما ينفع الناس في مكث في الأرض كذلك يضرب الله المقال ﴾ (الرعد: ١٧).

إن هذا الجمال وتلك الزينة، هي آيات الله، أبدعها وبثها في هذا الكون، وأمر الإنسان أن ينظر فيها . إذن، فالنظر في هذا الجمال، والاستقبال لآيات الزينة، وفتح قنوات الإحساس الإنساني على صنع الله هذا، هو امتثال لأمر الله سبحانه وتعالى: ﴿ انْظُرُوا إلى ثُمره إذا أثمر وينعه ﴾ (الانعام: ٩٩) . . ﴿ أَفَلَمْ ينظُرُوا إلى السماء فيوفّهم كيف بنيناها وزيناها . ﴾ (ق: ٢) . . . وهذا النظر، في هذه الآيات، هو سبيل من سبل الاستدلال على وجود الله، وعلى كمال قدرته ويديع صنعته . وما تعطيل النظر في أيات الجمال هذه باصطناع الخصومة بين الإسلام وبين جمائيات الجيات الجيال للدليل على وجود الصانع المبدع لهذه الآيات! . .

ويستوى مع هذا التعطيل للنظر - بقسع أدواته وسد قنواته وإهسال ملكاته - «النظر اللجرد من الإحساس» بأيات الجسمال المودعة في هذه المخلوقات الموالدين لا يرون في المحيط الذي يعيشون فيه غير «المنافع المادية» ، ولا ترى بصائرهم أيات الجسمال في هذا المحيط » لا شك أنهم معنيون وموصوفون بقول الله سبحانه: ﴿ لَهُمْ قَلُوبٌ لا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيَنُ لا يُبْعَرُونَ بِها وَلَهُمْ آذَانَ لا يستمسعون بها أولئك كالأَفْعام بل هُمْ أَصَلُ أُولئك هم الغافلون ﴾ يستمسعون بها أولئك كالأَفْعام بل هم أصل أُولئك هم الغافلون ﴾ الاعراف ١٧٩٤) . . ل

كذلك فإن تنمية الإحساس الجمالي لدى الإنسان المؤمن هو تنمية للملكات والطاقات التي أنعم بها عليه الله . . وفي ذلك الشكر لله الذي أنعم بها . . وإن في استخدام هذه الملكات سبلا للاستمتاع بما خلق الله في هذا الكون من أيات الزينة والجمال والشكر لله على تعمة خلقه لهذه الزينة ولهذا الجمال . وصدق الله العظيم إِذَ يِقُولَ: ﴿ وَأَمَّا بِتَعْمَةً رَبِّكُ فَحَدَّتُ ﴾ (الضحى: ١١). . وصدق رسوله الكريم عندما قال: ﴿إِنَّ اللَّهُ يَحْبُ أَنْ يَرِي أَثِرَ نَعِمَتُهُ عَلَى عَبِدُهُ ۗ ( ) .

## \* \* \*

وإذا كان المسلم-بحكم إيمانه وإسلامه-عدعو إلى التخلق بأخلاق الله، ليكون رمانيا، ومطلوب منه أن يسعى، قسار الطاقة-ومع عبلاحظة قبوارق المطلق عن المسبى-أن يسعى كي يتحلي بجعاني أيسماء الله الحسني، فقي الحديث البسريف: المنسي الله جعيل يحب الجعال (٢) . فالمسلم، إذن، مدعو إلى الاتصال بالجمال، الذي هو البهاء والحسن، في الفعل وفي الحلق، وإلى تنتية إحساسه بالجمال الذي أو دعه الله في الكون، جمال الصور وجمال المعاني على حد سواء (٢) . ففي ذلك الحمال لا لإنسان والسعادة له أيضا. وكما يقول الإمام الخزالي الجان كمال العبد وسعادته في التخلق بالحلاق الله تعالى، والتحلي بمعاني صفاته، وأسمائه، بقدر ما يتصور في حقه . . ليقرب بها من الحق قربا بالصفة لا بالمكان . لأن استعظام الصفة واستشرافها يتبعه شوق إلى تلك الصفة وعشق لذلك الجلال والحمال، القدر الممكن منه لا محالة . . وبذلك يصير العبد ربانيا، أي قربها من الرب رعلي أبدعها البارئ الجميل، يتصف ويست متع بصفات وآيات الحسن والبهاء ، التي أبدعها البارئ الجميل ، الذي يحب الجمال .

ولأن هذا هو موقف المنهج الإسلامي من آيات الجمال والزينة المبشوئة في الكون، من صفات الحسن والبهاء المتاحة للإنسان في هذه الحياة، كانت دعوة القرآن الكويم الناس إلى اتخاذ الزينة عندكل مسجد، أي إلى إقامة المتلازم وعقد القرآن بين المنزين وبين دعاء الله والمثول بين بديه، فكلاهما - المنزين، والصلاة مشكر لله سيحانه وتعالى! . . . ﴿ يبني آدم خَذُوا وَينتَكُم عند كُل مسجد وكُلُوا واشربُوا ولا تُسُرقُوا إنه لا يُحبُ المسرفين (٣٠) قُل من حرام وَينة الله الله التي أخرج

<sup>(</sup>۱) روادانته مذی

<sup>(</sup>٢) رُواه مسئلة والترمذي وابن منجه والإمام أحمد وهو في إحدى روايات أبي هريرة خديث أسماء الله الحسني ، انظر ؛ الغزالي (المقصد الأمني في شرح أسماء الله الجسني) ص ١٠٧ . طبعة القاهرة سنة ١٩٦١ .

<sup>(</sup>٣) انظر تعريف الجمال، في (لسان العرب) لاين منظور .

<sup>(</sup>٤) (المقصد الأمنى في شرح أسماء الله الحسني) ص ٢١٠٢.

لعباده والطيّبات من الرزق قُل هي للّذين آمنوا في العياة الدُنيا خالصة يوم القيامة كذلك نفصل الآيات لقوم يعلمون في (الأغراف: ٣٢،٣١)... ونحن نلحظ أن هذه الآيات تدعو الإنسان مطلق الإنسان . (يا بني آدم) وليس المسلمين وحلهم، وذلك تنبيها على أن هذا هو مقتضى الفطرة التي فطر الله الناس عليها، طلب الزينة والجمال ... وتضحيحا للانحراف الذي يعيل العبادة رهبانية تدير الظهر لصفات والجمال ... وتضحيحا للانحراف الذي يعيل العبادة رهبانية تدير الظهر لصفات الحسن ومظاهر الجمال في هذه الحياة .. ﴿ قُل من حرم زينة الله التي أخرج لعباده والطبّبات من الرزق ﴾ \_ . . إنه المتهج الإسلامي، الذي يعيد الإنسان في هذه المتهج الإسلامي، الذي يعيد الإنسان في هذه الشخبة ، كما في سواها \_ إلى الفطرة الله والتي يستل التجمل والتزين ملمحا أصيلا من ملامحها ، وفي حديث عائشة ، رضى الله عنها ، يقول رمبول الله ، صلى الله عليه وسلم : اعشرة من الفطرة ، قص الشارب ، وقص الأظافر ، وغسل عليه والتقاص الماء (١) وإعفاء اللحية ، والسواك ، والاستنشاق ، ونتف الإبط ، وحلق العائة ، وانتقاص الماء (١) . . . ه (٢)

وإذا كان «المسجد»، في العرف الإسلامي، هو: مطلق مكان السيجود، ولذلك كانت الأرض كلها مسجدا لأبناء الإسلام، فإن اتخاذ الزينة هو فريضة إسلامية في الأوقات الخمسة التي يمثل فيها المسلم، يوميا، بين يندي هولاه . . . أي أنها فريضة إسلامية في كل تُرمان ـ تقريبا ـ وفي أي مكان! . .

وهذه الفريضة يتأكد التنبيه عليها في أيام وأماكن الاجتماع، كالجُمَع والأعياد... وفي حديث رسول الله، صلى الله عليه وسلم: «ما على أحدكم، إن وجد سعة، أن يتخذ ثوبين لجمعته، سوى ثوبي مهنته (٤)، و «من اغتسل أو تطهر فأحسن النهور، ولبس من أحسن ثيابه، ومس ما كتب الله له من طيب أو دهن أهله، ثم أتي الجسعة، فلم يلغ ولم يفرق بين اثنين، غفسر له منا بينه وبين الجسمعة الاخرى (ف)...

ولا يحسبن أحد أن الزينة التي يطلبها الإسلام ويأمر بها مقصورة على الثياب

<sup>(</sup>١) البراجم: مفردها برجمة بضم الباء وسكون الراء وضيم الجيم عقد الأصابع ومفاصلها كلهاء أو هي خطوط الكف التي يترسب فيها الغيار.

<sup>(</sup>٢) التقاص الماء: من مغانيه: الاستنجام،

<sup>(</sup>٣) رواه النَّسَائي، (وَلَقَدَ فَكِر راوي الحديث تسع صفات، ونسي العاشوة).

<sup>(1)</sup> رواه این ماجد.

<sup>(</sup>٥) رواه ابن ماجه والأمام أحمد.

الحسنة، والطيب، وحسن التجمل، فقط، عند المثول بين يدى الله في الصلاة، ذلك أن \*الزينة افاكانت اسما جامعا لكل شيء ينزين به (١). فإن مصادر طلبها، ومواطن الإحساس بها مبئوثة في كل أيات الجمال التي خلقها الله وأبدعها وأودعها في سائر أنحاء هذا الوجود. . ففي الجنات وأزهارها بل إن في مطلق النبات زينة للأرض، تنزين بها، وتتجمل، كي يستحتع بها الإنسان. لقد كان من دعاء النبي، صلى الله عليه وسلم في حديث الاستسقاء : «اللهم أنزل علينا في أرضنا زينتها»! . . . وكانت دعوته إلى تزيين قراءة القرآن بالصوت الحسن: «زينوا القرآن بالصوت الحسن: «زينوا القرآن بالصواتكم» (٢).

قالخیل «ستر وجمال للرجل پتخذها تکریما وتجملاء ولایشمی حق بطونها وظهورها وعسرها ریسرها . . . «(۳).

والثياب الجديدة، نعمة لايقف المسلم إزاءها عند المنفعتها المادية وحدها، وإنما يبضر قيها المعاني الجميلة اللثوب الجديد. وفي الحديث الذي يرويه عسر بن الخطاب، رضى الله عنه، يقول الرسول، صلى الله عليه وسلم: امن استجد ثوبا فلبسه، فقال حين يبلغ ترقوته: الحسد لله الذي كسائي ما أوارى به عبورتى، وأنجمل به في حياتي، ثم عمد إلى الثوب الذي أخلق - أو قال: ألقى - فتصدق به، كان في ذبة الله تعالى، وفي جوار الله وفي كنف الله حينا ومينا، حيا ومينا، حيا ومينا، المناه ومينا.

فالثياب «للمنفعة المادية»، و«للتجمل» كذلك. . ولقدقال رسول الله، صلى الله عليه وسلم، لعمر بن الخطاب، وقدرآه لين ثوبا جديدا: «البس جديدا، وعش حميدا، ومت شهيدا، وبرزقك الله قرّة عين في الدنيا والآخرة» (٥).

ولقد ميز الإسلام ما بين طلب الجمال، والاستمتاع به، عندما يحكمه الاقتصاد والاعتبدال، وعندما يكون شكرًا لأنحم واهب هذا الجمال، وبين "الكبّر؛ الذي نهي

<sup>(</sup>١) انظر معنى مصطلح الزيئة، في (لسان العرب) لابن منظور.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري وأبن داود وابن ملجه والدرامي والإمام أحمد.

<sup>(</sup>٣) من حديث أبي هوبوة ، رواه مسلم والإمام أحمد -

<sup>(</sup>٤) رؤاه الترمذي وابن ماجه والإمام أحسد.

<sup>(</sup>٥) رواه ابن ماجه والإمام أحمد .

عنه الإسلام، وتوعد مقترقيه. . فعندما قال رسول الله، صلى الله عليه وسلم، في الحديث الذي يرويه ابن مسعود: «لا يدخل النار من كان في قلبه مثقال حبة من إيمان، ولا يلخل الجنة من كان في قلبه مثقال حبة من كبره. . . عند ذلك قال رجل:

يا رَسُولَ الله، إلى ليعجبني أَنْ يَكُونَ ثُوبِي غَسِيلًا، ورأسي دهينا، وشيراك تعلى (١) جيساء وذكر أشياء، حتى ذكر علاقة سوطه (٢) \_ أفمن الكبر ذلك يا رسول الله؟ .

فقال رسول الله، ضلي الله عليه وسلم: الا! ذلك الحمال، إن الله جميل يحب الحمال. ولكن الكبر من سفه الحق وازدري الناس! الاسم.

فالجمال محمود. . بل هو سعى على درب الاتصاف بطرف من صفات الله المعلنة في أسمائه، وليس من الكُبُر المذموم، الذي هو تسفيه الحق وازدرا، التاس.

وأيضًا . . قليس هذا الجمال هو «البغي» الذي ينهي عنه الإسلام . . ولقد سأل الصحابي مالك بن مرارة الرهاوي ، رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، فقال :

سيا رسول الله، قد قسم لي من الجمال ما ترى، فيما أحب أحدا من الناس فضلني بشراكين فما فوقهما! أفليس ذلك هو البغي؟!

فقال، صلى الله عليه وسلم: «لا! ليس ذلك بالبغني، ولكن البغي من بطر\_ أو قال: سفته الحق وغمط الناس(٤٤).

فالحرص على التجمل ، إلى حد التنافس في الاتصاف به والجمع بلؤ هلاته ، ليس من «البغي» الذي ينهي عنه الإسلام .

ولقد أياح الإسلام للمرأة أن التجمل للخُطاب إظهارا لنعمة الجمال، وطلبا للزواج . . . وفي حديث الصحابية سبيعة بنت الحارث الأسلمية . . . عندما توقي

<sup>(</sup>١) شواك التعل: السيو يكون على وجهها.

 <sup>(</sup>٢) علاقة السوط: السنير في مقبض السوط، يعلق هنه.

<sup>(</sup>٣) رواد مسلم والترمذي وابن ماجه والإمام أحمد.

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود والإمام أحمد ـ (والشراك: السير يكون على وجه النعل) .

عنها زوجها سعد بن خولة ، ووضعت حملها منه ، وبرئت من نفاسها «تجملت للخُطّاب» . . فدخل عليها أبو السنابل بن يعكك \_ من بنى عبد الدار \_ فقال لها : مالى أراك متجسلة ، لعلك ترتجين النكاح؟! إنك ، والله ، ما أنت بناكح حتى تجر عليك أربعة أشهر وعشر . فذهبت سبيعة إلى رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، وسألت عن ذلك عن «العدة» \_ وليس عن «التجسل للتخطّاب» \_ فلم يكن ذلك موضع خلاف ! \_ قالت : «فأفتاتي رسول الله بأني قد حللت حين وضعت حملى ، وأمرني بالتزويج إن بدالى ، ، ، ه(١).

بل لقد وأينا الجمال والتجمل اعما، يدعو الرسول وبه أن يسبغها على الصحابي أبو زيد الأنصاري، في قيق ول في الباعاء له: اللهم جمله وأدم جماله .. "(٢). ووجدنا القرآن الكريم يتحدث عن زينة الأرض وزخرفها كمهمتين من مهام خلافة الإنسان عن الله في عنرانها، لن تنتهى هذه الخلافة، بطي صفحة هذه الحياة الدنيا إلا إذا بلغ الإنسان الشأو في هذا السبيل ﴿ إِنَّما مثل الحياة الدنيا كماء أنز لناه من السماء فاختلط به نبات الأرض مما يأكل النّاس والأنعام حتى إذا أخذت الأرض رُحُوفها وازّينت وطن أهلها أنهم فادرون عليها أناها أمرنا لبلا أو إنواس عنها أنها المرنا لبلا أو إيونس : ٢٤).

هذا هو منهج الإسلام إزاء أيات الجمال والحسن والبهاء والزينة والزخارف التي أبدعها الله وأودعها في الوجود، طالبا من الإنسان النظر فيها، والاستقبال لتأثير اتها، والاستمتاع بمتاعها، شكرا لله على إبداعها، وعلى إبداعه الحواس المستقبلة لتأثيراتها، وتخلقاً ببعض صفات الله سبحانه، الذي هو "جميل يحب الجمال"، كما قال عليه الصلاة والسلام . .

资 告 治

ولقد كان منهج النبوة، الذي تجسد في سلوك الرسول، صلى الله عليه وسلم، في خاصة نفسه، ومع أهله، وفي تشريعه للناس. . كان هذا المنهج ـ يصدد التربية

<sup>(</sup>١) رواه مسلم والنمائي وأبوداوه.

<sup>(</sup>٢) رواه الأمام أحمل

الجمالية، والسلوك الجمالي ـ البيان العملي والممارسة التطبيقية للبلاغ القرآني. الذي شرع الله فيه منهج الإسلام في هذا الميدان.

فهذا الرسول، الذي جاء رحمة للعالمين، كان النموذج الأرقى للإنسان الذي يستشعر كل أيات الجمال في نحلق الله، ويلفت النظر بهذا السلوك الجمالي، ليغدو. سنة متبعة في مذهب الإسلام وحضارة المسلمين.

لم يكن الرسول المترفّا ، ولا "مستغنيًا ، ولكن الله قد أغناه عن الحاجة ، بعد أن كنان فقيراً عنائلاً . . . ﴿ وَوَجَدُلُ عَائلاً فَأَغْنَى ﴾ (الضحى: ٨) . . . لم يكن الراهب الذي يقيم الخيصام بين محلكة الأرض وعلكة السماء . . ولا الناسك نسكًا أعجميًا ، الذي يدير ظهره للدنيا وطيباتها . كان يقبل الهدية ، ويهدى إلى الناس ، وكان يتصدق ، دون أن تتطلع نفسه أو تمتد يده إلى شيء من الضدقات . . كان له من المال في الفراء ، في الفراء ، في ذلك الزمان وذلك للدولة ودرجتها في الثراء ، في ذلك الزمان وذلك الكان . . . كان المال في يده ، ولكنه لم يستول على قلبه في يوم من الأيام! . .

ونحن إذا شئتا أن نتلمس في سيرته في خاصة نفسه عاذج شاهدة على رقيه وارتقائه في السلوك الجمالي، والإحساس بالجمال، فإننا واحدون الكثير. .

\* يروى ابن عباس قيقول: اكان رسول الله، صلى الله عليه وسلم، يتفاءل، ولا يتطير، ويعجبه الاسم الحسن (١).

والذين يتأملون هذا السلوك، في ضوء قضيتنا، يدركون أن التفاؤل إنما هو ثمرة لرؤية إيجابيات الواقع وجماليات المحيط. وهو ضد التشاؤم، الذي لا يرى ضاحيه سوى القيع والسلبيات. وأيضاً هو غير السذاجة، التي لا يبصر صاحبها لا الإيجابيات ولا السلبيات! . . . فالتفاؤل موقف إيجابي من جماليات الحياة وإيجابيات المحيط: .

اولا يتطيرا .... لأن المتطير هو الذي لا يرى من الأشيئاء إلا جانب القبح والشيئاء ... على حين أن في هذه الأشياء - كل الأشياء - من توجوه الخير والجمال ما يطرد التطير والتشاؤم عن الذين يبصرون هذا الخير وهذا الجمال . .

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد.

"ويعلجيه الاسلم الحسن"! . . . أي أنه ، صلى الله عليه وسلم ، قند بلغ في استشعار آثار الجمال إلى الحد الذي جعله يلمحها حتى في الأسماء . . فهو يدرك أثر «العنوان» في الدلالة والإيماء إلى «المضمون والموضوع» أ . .

# وفي مأكله ومشربه على بساطتهما كان طالبا للجمال والاستمتاع . . اكان يحب العسل والحلواء (١) . . و اكان أحب الشراب إليه الحلو البارد (١) . . فكان على بساطة عيشه ذواقة يحب الطيب والجميل من الطعام والشراب . وقصصه شهيرة عندما كانت تعاف نفسه حلال الطعام إذا لم تستطيه نفسه ، عليه الصلاة والسلام . .

\* وكما لبس البسيط من الثياب. . فلقد «لبس جبة رومية . ١ (٣) . . وعندما أهديت إليه جبة من ديباج منسوج فيه الذهب، لبسها، ضلى الله عليه وسلم، وقام على النبر، وجلس ولم يتكلم! ثم نزل، فجعل الناس يلمسون الجبة وينظرون البها1 . . فلما خشى افتتانهم بأمثال هذه الأشياء، سألهم:

\_ ﴿ أَتَعِجِبُونَ مِنْهَا ؟ ! ◘ .

عَالُوا؛ مَا رأينا تُوبا قط أحسن منه!

فقال: صلى الله علينه وسلم: «لمنافيل سنعنه بن منعناذ في الجنة أحسن ممه. ترون (٤).

لقاد لَيْسَ هذا الذي لم يرى الناس توبا قط أحسن منه . . لكنه ذكرهم بما هو خير. منه وأفضل عند الله ل . .

ته وعلى اختياره للبساطة في أدوات منازله وحاجيات أهله. . فلم يكن يعاف استخدام ثمين الأدوات . . ويروى حميد فيقول: الرأيت عند أنس بن مالك قندحا كان للنبي، صلى الله عليه وسلم، فيه ضبة قضة (٥).

<sup>(</sup>١) ويواه البخاري ومسلم والترمدي وأبو اداود والدارمي رابن ماجه والإمام أحمد.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي والإنبام أحمد.

<sup>(</sup>٣) رواه التوحذي، من حديث المغيرة بن شعبة ،

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري وسيلم والترمذي والنسائي وابن ماجه والإمام أحمد.

<sup>(</sup>٥) رواه الإمام أحمد،

وعندما تحدث عن الطيبات التي يعشقها ويحبها في هذه الحياة، كشف لنا عن ذوق راق، يستشعر آيات الجمال، ويستمتع بظيبات الحياة: «حبب إلى من الدنيا: النبياء، والطيب، وجعلت قرة عيني في الصلاة» (١).

\* ثم . . . أى رقى في الحمال والتجمل يبلغ ذلك الذي تحدث عنه خادمه أنس ابن مالك، عندما وصف هذا الجانب من حياته . فقال: «ما شممت عنبرا قط ولا مسكا ولا شيئًا أطيب من ريح رسول الله، صلى الله عليه وسلم، ولا مسست قط ديباجا ولا حريوا ألين ضسا من كف رسول الله، ضلى الله عليه وسلم، كان أزهر اللون (٣)، كأن عرقه اللولوة الألق.

ترى، هل هناك في الجسمال والتنجمل أرقى فن ذلك الذي كنان اكان عرقه اللولة ١٤٠ هذا هو رسول الله . . جسد في عشقه للجمال و وارتقائه على دربه منهج الإسلام في التربية الجمالية . . فكانت حياته، في خاصة نقسه ، التجنبيد لسنته التي علمنا إياها عندما قال : (إن الله جميل يحب الجمال ١٠

\*\* \*\* \*

<sup>(1)</sup> رواه مسلم والشبائي والإمام أحمد .

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام أحمد.

<sup>(</sup>٣) الأزمر: الأبيض المستنير.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم والإمام أحمد .

أما «سيرتِه الجمالية» في أهله، فإنها هي الأخرى نموذج للجمال الراقي، وللرقى الجمالي. . تلاهشنا اليوم، بعد أكثر من أربعة عشر قرنا. . فما بالنا إذا تصورناها في ذلك التاريخ اليعيد؟! . .

\* هذه عائشة، زوجه، رضى الله عنها. . . التي تروى عنه الحديث، وتفتى في الدين . . كانت تعشق اللعب بالثماثيل . . . عاشيل البنات، والحيل ذات الأجنحة وكانت تسمى خيل سليمان! وكانت لها صواحب يأتينها ويلعين معها في بيت النبوة . . وعندما كان صواحبها يستحين من رسول الله، صلى الله عليه وسلم، كان يدفعهن دفعًا رقيقًا ليلعن وعائشة بالتماثيل أ . . . تروى ذلك أم المؤمنين عائشة فتقول: «كنت ألعب بالبنات على عهد رسول الله، صلى الله عليه وسلم، وكان لي صواحب يلعين معي، فكن إذا رأين رسول الله، صلى الله عليه وسلم، ينقمعن منه، فكان رسول الله يسرّبهُن إلى يلعبن معيه الله عليه وسلم، ينقمعن منه، فكان رسول الله يسرّبهُن إلى يلعبن معيه الله عليه وسلم، ينقمعن

\* وهذا النبى، الذي يأتيه الفرحى، ويبلغ رسالة ربع، ويقود الدولة، ويرعى الأمة، ويكاتب الملوك، ويقاتل صناديد البسرك، وينهض بتغيير وجه الحياة على الأرض. . هذا النبى يمارس «السبلق» مع زوجته عائشة أم المؤمنين، رضى الله عنها. . وأين؟ . . ليس سرا وراء الجدران والأبواب المغلقة . . وإنما في الطريق وهم مسافرون! . .

تروى عائشة حديث هذا الخُلق الراقى فى الاستمتاع بجمال الحياة، وفى الأخذ بحظه من طيباتها، فتقول: فخرجت مع النبى فى يعض أسقاره، وأنا جارية (٢)، لم أحمل اللحم ولم أبدن، فقال للناس: تقدعوا، فتقد عوا، ثم قال لى: تعالى جتى أسابقك، فسابقته فسيقته! . . فسكت عنى حتى إذا حملت اللحم ويدنت ولسيت، وخرجت معه فى بعض أسفاره، فقال للناس: تقدموا، فتقدموا، ثم قال: تعالى حتى أسابقك، فسابقته فسيقنى! فجعل يضحك وهو يقول: هذه مثلكها! (٣).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم وأبو داود والنسائي وابن ماجه والإمام أحمد.

<sup>(</sup>Y) أي صغيرة شاية.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود والإمام أحمد.

ترى، هل هناك ما هو أرقى من هذا السلوك الجميل، الذي وإن حمل صاحبه تبعات الدنيا بأسرها، فإنه لا ينسى حظه من جماليات الجياة؟!...

إننا نسوق هذا الطرف من سيرة رسول الله، صلى الله عليه وسلم، لا لنعجب أو نستدر العجب، وإنما لنقول: إن هذا هو المنهج الطبيعي والوحيد للإسلام في علاقة المسلم بجماليات الحياة. . منهج ﴿ وابتغ فيما آتاك الله الدار الآخرة ولا تس نصيبك من الدُنيا وأحسن كما أحسن الله إليك . . ﴾ (القصص: ٧٧) . . قلقد أحسن الله إلينا بأيات الجمال التي زين بها كل ما في الوجود:

والإحسان المقابل هو أن نحسن الاستقبال لهذه النعم الإلهية، وترتقي بقنوات وأدوات وجواس استشعارها والاستمتاع بها، شكرا له على ما أنعم، وإقامة للتوازن والوسطية الإسلامية، التي وإن أنكرت الترف والإسراف في الملذات، فإنها تنكر الرهبانية ونسك الأعاجم وإدازة الظهر لطيبات الحياة، وتعطيل الحواس التي أنعم الله بها علينا عن أن تستجتع بطيبات وجماليات هذه الحياة. - إنه المنهج الذي يعلمنا أن كل عمل يرتقي بإنسانية الإنسان، حتى ما كان منه "لهوا" يروح عن النفس، والذة الحلا، فهو اعبادة الله، يستمتع بها الإنسان في دنياد، وتكتب له بها الحسنات التي يوفاها في أخراه! . . . يقول رسول الله، صلى الله عليه وسلم: " . . . إن كل شيء يله و به الرجل باطل إلا: رميمة الرجل بقمومه، وتأديبه فرسه، ؤملاعبته امرأته، فإنهن من الحق الأناس. ويقول: "عجبت من قضاء فرسه، غز وجل، للمؤمن، إن أصابه خير حمد ربه وشكر، وإن أصابته مصيبة حمد ربه وصبر، المؤمن يؤجر في كل شيء حتى في اللقمة يرفعها إلى في امرأته الإنها! (٢٠) . . فحتى في العشق . والحنان ، والحنان ، والملاعبة ، يؤجر المؤمن، لأنه يستمتع بطيبات الحياة فحتى في العشق . والحنان ، والملاعبة ، يؤجر المؤمن، لأنه يستمتع بطيبات الحياة وحتى في العشق . والحنان ، والملاعبة ، يؤجر المؤمن، لأنه يستمتع بطيبات الحياة وحتى في المؤمن، لأنه يستمتع بطيبات الحياة وحتى في المؤمن، لأنه يستمتع بطيبات الحياة وحتى في العشق . والحنان ، والملاعبة ، يؤجر المؤمن، لأنه يستمتع بطيبات الحياة وحتى في المؤمن والمؤمن والمها بطيبات الحياة وحتى في المؤمن والمؤمن والمؤمن والمؤمن والمؤمن والمؤمن المؤمن والمؤمن والمؤمن

ورسول الله، صلى الله عليه وسلم، لا يقف أفى هذا المنهج عند تغرير هذه الحقائق. . . إنما هو يدعو المسلمين إلى سلوك هذا السبيل . . . فهو يسأل الصحابي جابر بن عبد الله :

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي والنسائي وأبو داود وابن ماجه وأحمد.

<sup>(</sup>٢) رواة الإنام أحمد.

\_ اأتزوجت الآ

قبقول جابر؛ نعم. .

فيسأله الرسول: ٥أبكرا؟ أم ثيبا؟٥.

فيقول حِابِر: لا، بل ثيبا. .

فيقول: وصلى الله عليه وسلم: «أفلا بكرا تلاعبها... وتلاعيك»(١٠)؟!...

تلك هي سنة رسول الله، صلى الله عليه وسلم، في التربية الحمالية.. وهذا هو منهج النبوة بإذاء جماليات الدبيا وزينة الكون وطيبات الوجود، وهكذا تجسد هذا المنهج النبوى سنة عملية وأسوة حسنة، ضربنا عليها الأمثال، وسقنا لها النماذج الشاهدة.. من حياته الشريقة، في خاصة تفسه، وفي علاقاته بأهله، وفي توجيهاته للناس.

إنه منهج العشق الحلال للطيب من آيات الجمال، ينفى بل يستنكر ـ ذلك التجهم الذي يفتعل الخصام بين المسلمين وبين طيبات وجماليات هذه الحياة. . فالمسلم لن يستطيع أداء فريضة الشكر لله على نعمة الجمال، إلا إذا عرف، واستمتع، بأنعم الله في هذا الجمال!...

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم والسناني وابل ماجه وأبو دارد والدارمي والإمام أحمد.

لكننيي

إذا كنان هذا هو مستوى الوضوح والحسم الذي بلغه المنهج الإسلامي في الانتصار للتربية الجمالية، وربط أواصر المودة بين أحاسيس الإنسان المسلم وحواسه وبين آيات الجمال ومظاهر الزينة في الوجود. . . فلماذا هذا الذي نراه تسلوكا لنقر من الإسلاميين بخاصم الجمال ويحيذ التجهم، وهذا الذي تراه اتهامًا موجهًا إلى الإسلام من جاهلية ومخاصمية عخاصمة الجمال؟ . .

ولماذا شباعت وتشييع الكتابات والمأثورات حول هذه المخاصصة . . ومخاصمة \*الغناء؛ وهالموسيقي، وأدواتهما، والعداء لفنون التشكيل ـ رسما ونحنا وتصويرا ـ على وجه الخصوص؟ . . . .

إن الخلاف الناشئ بين فقهاء الإسلام حول إباحة أو منع الغناء والموسيقى والرسم والنحت والتصوير ـ وهي من أبرز الفنون الجمالية التي عرفها الإنسان في تطوره الحضاري ـ خلاف قديم وشهير . . وهناك العديد من المألورات المؤوية ـ وأغلبها أحاديث نبوية ـ تختلف مضامينها في هذا الموضوع . . وحول هذه المأثورات، وملابساتها، وصحتها ـ رواية ودراية ـ وحول اتساق بعضها مع البعض الآخر ، دارت وتدور أغلب أراء المختلفين في هذا المقام . . ولذلك فإن الوصول في هذا الأمر إلى رأى نطمئن إليه ، يقودنا إلى كلمة بسواء ، يدعونا إلى أن ننظر نظرة فاحصة ومقارتة ونقدية إلى هذه المأثورات . . . .

وبادئ ذي بدء . . . فنحن بإزاء:

أ ـ وقائع حدثت في عصر البعثة ، وفي بيت النبوة . ، والمسجد النبوي . ، وبيوت ٢١٢

الصحابة . . هي مما يدخل في «السنة العملية» والممارسة التطبيقية للمنهج النبوي . . أي أنها «شواهد مادية» تعلن عن إباحة الغناء . . وتفيد ، أيضا ، بأن اجتهادات مخالفة قد حدثت أثناء هذه التطبيقات والسنة العملية ، أراد أصحابها ـ وهم صحابة أجبلاء .. منع الغناء ، لكن رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، أقبر الغناء ونبه أصحاب هذه الاجتهادات على خطئها وخطئهم فيها . .

ب. أحد عشر مأثورا من الأحاديث تفيد منع الغناء والنهى عنه وتتوعد المغنين والسامعين . .

جدتفسير عدد من مفسرى القرآن الكريم للمراد «باللهو» في الآية القرآنية. ﴿ وَمَنَ النَّاسِ مِنْ يَشْتَرِى لَهُو الْحَدِيثُ لِيُصْلُ عَنْ سَبِيلِ الله بغير عَلْم ﴾ (لقمان : ٦) على أنه هو الغناء...

تلك هي المأثورات. ، والسنة العنملية ، والتنفسير . . التي جاءت في الغناء والأدوات الموسيقية المصاحبة لد . . والتي دار بسبيها ومن حولها خلاف الفقها المحول موقف الإسلام من حكم الغناء، وموقف المسلمين من هذا الفن . .

\* فيمن السنة العملية التي رويت في إباحة الغناء ثلاث مرويات، شهد رسول الله، صلى الله عليه وسلم، الغناء في اثنتين منها، ولم يقف موقفه منه عند إقراره فقط، وإنما خطاً من اجتهد لمنعه . . . أما المروية الثالثة فكان شهود الغناة فيها بعض الصحابة، الذين خطاوا من اجتهد لمنعه، وقالوا: إن الرسول، صلى الله عليه وسلم، قد رخص فيه، فهو مياح . .

فعن عائشة، رضى الله عنها، أنها قالت: "دخل رسول الله، صلى الله عليه وسلم، وعندى جاريتان تغنيان بغناء بُعاث (١) . فاضطجع على الفراش، وحول وجهه، فدخل أبو يكر فانتهرني، وقال: عزمار الشيطان عند رسول الله، صلى الله عليه وسلم؟! فأقبل عليه رسول الله فقال: "دعهما"، فلما غفل . (أي أبو بكو) - فمزتهما فخرجنا (٢) .

 <sup>(</sup>١) بعنات حصن للأوسى، ويوم بعنات وقعة من وقائع الجاهلية كانت بين الأوس والخزرج التصر فيها الأوس.

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري ومسلم وابن سلجه ـ (وتحويلِ الرسسول وجيهه) هو عن رؤية المغيات، ولبس عن البيماع، فأدانه الأذنا).

فنحن أمام سنة عملية، أقر فيها رسول الله، صلى الله عليه وسلم، الغناء، في بيت النبوة، من فتاتين غنتا بأسحار تتحدث عن ذكريات وقائع الحرب في التاريخ... بل والتاريخ الجاهلي! . . . وعندما اعترض الصديق أبو بكر، مجتهدا في المنع، اعترض الرسول على هذا الاجتهاد، مؤكدا الإباحة - ولم يطعن أحد من علماء الجرح والتعديل في أحد رواة هذا الحديث.

وعن عائشة ، أيضاً وفي ذات الجديث تكملة تروى أحداث واقعة ثانية لسنة عملية أخرى في هذا الموضوع . . تقول ، رضى الله عنها : قوكان يوم عيد ، يلعب السودان الحبشة بالدرق (أ) والحراب ، في للسجد ، قإما سألت رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، وإما قال : "تشتهين تنظرين؟ " ، فقلت : تعم ، فأقامني فراءه ، حدى على حده ، يسترتى بثويه وأنا أنظر إلى الحبشة يلعبون . فزجرهم عمر ، فقال النبي : قامنا بني آرفدة . . دونكم بني أرفدة "() . حتى إذا ملكت ، قال : قاذهبي " .

قهنا، أيضا سنة عملية أقرت اللعب (التمثيل) ـ المصحوب بالغناء وبالرقص ـ قِقَى بِمِض الروايات أَبْهِم كانوا يغنون شعرا يقول:

> يا أيها الضيف المعرج طارقا ... لولا مروت بآل عبد الدار لولا مررت يهم تويد قراهم ... منعوك من جهد ومن إقتار

وفي بعض الروايات؛ اكانت الحبشة يزفنون ـ (أي يرقصون) \* ـ وفي بعضها: البرقصون بين يدي رصول الله، صلى الله عليه وسلم، ويقولون: محمد عبد

صالح . . »<sup>(۳)</sup> .

وعندما اجتهد عمر بن الخطاب في المنع، عارضه الرسبول، صلى الله عليه وسلم، مقراً الإباحة ومؤكدا لها. . .

<sup>(</sup>١) الدرقة: الترس من جفود، ليس قيه خشب ولاعقب.

<sup>(</sup>٢) أي أعطاهم الأجال؛ ضد رجر عمر بن الخطاب لهم . . و الدونكم بني أرفدة الغراء وتشجيع على مواصلة اللعب ، أي غليكم باللعب الذي أنتم فيه . . و الرفدة القب للحيشة ، صحوا به لأن أرفدة كان أشهر أجدادهم .

<sup>(</sup>٣) أخرج هذه الرواية الإمام أحمد عن أنس بن مالك.

أما المأثورة الثالثة: فعن عامر بن سعيد، قال: ٥ دخلت على قرظة بن كعب، وأبى مستعود الأنصارى، في عرس، وإذا جوار يغنين، فنقلت: أثتم أصنحاب رسول الله، وأهل بدر، يفعل هذا عندكم؟!.. فقالوا: إن شئت فاجلس واستمع معبة، وإن شئت فاذهب! فقد رُخص لنا في اللهو عند العرس (1).

قهده المأثورة تتحدث عن لهو، في عرس، شهده صحابة بدريون، فلما اعترض أحد الصحابة، مجتهدا في المنع، أخبروه أن رسول الله، صلى الله عليه وسلم، «قد رخص لنا في اللهو عند العرس». ففي هذه المأثورات الثلاث ما يشهد بإباحة هذا اللهو الغناء والمصحوب بعضه بالتمثيل والرقص وتخطئة الاجتهاد الذي أراد أصحابه منعه.

وغير هذه المأثورات الثلاث. التي أكدت الإباحة بتخطئة اجتهادات المنع، هناك الأحاديث الكثيرة التي تؤكد على الإباحة وتتحدث عن الفكر الشاهد لها وعليها. .

فعن عائشة ، رضى الله عنها أنها زفت امرأة إلى رجل من الأنصار ، فقال رسول الله ، صلى الله عليه وسلم: «يا عائشة ، ما كان معكم لهو؟ قإن الأنصار يعجبهم اللهوه(٢).

وقى رواية ثانية لهذه الواقعة: أنكحت عائشة ذات قرابة لها رجلا من الأنصار، فقال رسول الله، صلى الله عليه وسلم، «ألا بعشتم معها من يقول: أتيناكم أتيناكم، فعيانا وحياكم»؟(٣).

وفي حديث آخر ، عن السائب بن يزيد أن امرأة جاءت إلى رسول الله ، صلى الله عليه وسلم، فقال: \*يا عائشة ، أتعرفين هذه؟ \*قالت : لا ، يا نبي الله ،

قال: «قينة بتي قلان، تحبين أن تغنيك؟ فغنتها. . «(<sup>3)</sup>،

تلك هي مأثورات السنة النبوية ـ وأغلبها وقائع "سنة عملية" ـ الشاهدة على

<sup>(</sup>١) رواه النسائي.

<sup>(</sup>٢) رواه البخازي .

<sup>(</sup>۲) رواه النسائي.

<sup>(</sup>٤) رواه السمالي.

إباحة هذه الفنون الجميلة ـ غناء، ورقص، وتمثيل ـ . . وهي المأثورات التي أقرت الإباحة وأكدتها في مواجهة الاجتهاد في المنع، فخطأت هذا الاجتهاد ـ . .

\* أما وقائع وروايات السنة العملية، التي تحدثت عن الغناء في مجتمع الصدر الأول، على عهد رسول الله، صلى الله عليه وسلم، دون أن يكون هناك جدل ولا اجتهاد يمنع منه، فإنها كثيرة جدا في كتب السيرة والحديث. . ومنها، على سبيل المثال لا الحمير:

عندما دخل رسول الله، صلى الله عليه وسلم، المدينة، مهاجراً، قرح أهلها - وكانوا ينتظرون مقدمه لعدة أيام . . . حتى ليروى البراه بن عازب فيقول: ما رأيت أهل المدينة فرحوا بشيء كفرحهم برسول الله، صلى الله عليه وسلم، وصعدت ذوات الخدور على الأسطحة من قدومه يَقُلُنَ :

طلع البدر علينا من تنيسات الدوداع وجب الشكر علينا ما دعا لله داع أيها المعوث فينا المطاع حنت بالأمر المطاع

أما جواري (فتيات) ـ بني النجار، قلقد خرجين إليه، صلى الله عليه وسلم، عندما بركت ناقته بياب أبي أيوب الأنصاري ـ من بني مالك بن النجاز ـ خرجن يضربن باللدفوف ويغنين:

نحن جوار من بني النجار ... يا حبدًا محمد من جار

فقال لهن، صلى الله عليه وسلم:

\_ «أتخبينني؟ ٥ بـ

قِلن: نعم، يا رسبول الله.

فقال: ٥ الله أعلم أن قلبي يحبكم٥.

وعندما شيرع رسول الله ، صلى الله عليه وسلم بعد أن استقر بالمدينة . في بناء المسجد ، كان يحمل مع الصحابة ـ الطوب اللبن ، مشاركا في البناء . . وخلال العمل ، كان ينشد متر ما :

هذا الخمال لاجمال خيبر محذا أبسر ربنا وأطهسر

ومن الصحابة من كان أثناء ذلك . يغنى أغاني العمل، فيقول البعض منهم: لئن قعدنا والنبي يعمل .. ذاك إذن للعمل المضلل وكان أخرون يترغون:

> لا يستوى من يعمر المساجدا... يداب فيها قائما وقاعداً ومن يرى عن التراب حائداًا (١)

ولقد صنع ذلك الأشعريون قوم أبي سوسى الأشعرى عندما قدموا إلى المدينة . . فعن أنس بن مالك، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يقدم عليكم غدا أقوام هم أرق قلوبًا بالإسلام منكم» قال: فقدم الأشعريون قيهم أبو موسى الأشعري قلما دنوا من المدينة جعلوا يرتجزون يقولون:

# غدا تلقى الأحبة. محمدا وحزبه إ (٢)

وحديث آخر يحكى كيف شهد رسول الله، صلى الله عليه وسلم، "ندبه الجوارى، على أنغام الدفوف، تذكرة بالأبطال الشهداء في وقائع الإسلام! . . فعن أبي حسين، قال: كان يوم لاهل المدينة يلعبون، فلاخلت على الربيع بنت معوذ بن عفراء فقالت: دخل على رسبول الله، صلى الله عليه وسلم، فقعد موضع فراشى هذا، وعندى جاريتان تندبان أبائي الذين قتلوا يوم بدر، تضربان الدفوف، فقالتا فيما تقولان؛

# \* وفيا نبى يعلم ما يكون في غد \*

فقال، صلى الله عليه وسلم: "أما هذا فلا تقولاه (")، لا يعلم ما في الغد إلا الله عز وجل".

 <sup>(</sup>١) أنظر ذلك في (الأعمال الكاملة لرفاعة الطهطاوي) ج٤ ص ١٧٨ ـ ١٨٣ . طبعة بيروت سنة ١٩٧٧م.
 والغزالي (إحياء علوم الدين) ص ١٩٣٠ . طبعة دار الشعب. المقاهرة.

<sup>(</sup>Y) رواه الإمام أحمد.

<sup>(</sup>٣) رواد الإمام أحمد. وانظر: النويري (نهاية الأرب)، ج؟ ص١٤١.

تلك بعض من مأثورات السنة النبوية \_ وأغلبها وقائع «سنة عملية» \_ الشاهدة على إباحة الغناء، وما صاحبه من فنون مساعدة. .

\* أما المأثورات التي منعت الغناء ونهت عنه وحذرت منه ومن سماعه ، فإنها تبلغ التي عشر مأثورة ، ما بين حديث ، أو تفسير اللهو " في الآية الكريمة ﴿ وَمِن النَّاسِ مِن يَشْتُري لَهُو الْحَدِيث لِيُضِلُ عَن سبيل الله بغير ﴾ (لقمان: ٦) . . تفسير «اللهو " بأن المراد به الغناد . . .

وأحد هذه الأحاديث مروى عن عائشة التي أوردنا رواياتها للعديد من الأحاديث الشياهدة على حلِّ الغناء الوفيله تقلول: عن النبي، صلى الله عليه وسلم، أنه قال: اإن الله حَرِم المغنية ـ (وفي رواية: القَيْنَة) ـ وبيلعها وثمنها وتعليمها والاستماع إليها. ـ »(١).

ولقد تتبع الإمام ابن حزم الأندلسي (٣٨٤ - ٤٥٦ هـ ، ٩٩٤ - ١٠٦٥ من هو كظاهرى - في الالتزام بالسنة و وهو من هو في نقب الرجال والروايات من هو كظاهرى - في الالتزام بالسنة و وهو من هو في نقب الرجال والروايات لتبغ هذه المأثورات، فعرض رواتها على ما استقرت عليه قواعد الجرح والتعديل للرواة، فنخلص إلى أن هذه الأحاديث جميعها معلولة . فقال: هوكل هذا لا يصح منه شيء، وهي موضوعة » . ولقد انفق معه في هذا النقد لهولاء الرواة كثيرون من المحدثين والحفاظ وعلماء الرجال . من مثل المذهبي - صاحب (ميزان الاعتدال) - وابن حجر العسقلاني - صاحب (لسان الميزان) - . ، وكنموذج على هذا النقد لرواة هذه الأحاديث، ما قاله عن رواة حديث عائبة هذا، فقد قال: إن في رواته السعد بن أبي رزين، عن أحيه، وكلاهما لا يدوى أحد من هيما »! . . وغيرهما من زواة هذه الأحاديث: الضعاف . . ورواة للمناكبر . . ومجهولون . . ورواة للمعضلات . . إلى آخر عوامل الضعف والتجريح التي تقدح في صحة هذه وليانت . .

آما التفسير المتسوب إلى عدد من أثمة المفسوين للقرآن الكريم، والقائل إن المراد باللهو في الآية ﴿ ومن الناس من يشتري لهو الحديث ﴾ هو الغناء، فضلا عما في هذا النفسير من تعارض مع الأحاديث النبوية الصحيحة التي جاء فيها الكلام عن

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني من الاوسط بهسناد ضعيفٌ وقال البيهشي. ليس يمحقوظ

الغناء المباح باسم اللهو - «ما كان معكم لهو؟ فإن الأنصار يعجبهم اللهوا. . «قد رخص لنا في اللهو عند العرس» - فإن ابن حزم يراه منجرد تفسير مفسرين، وليس حديثا «عن رسول الله، صلى الله عليه وسلم، ولا ثبت عن أحد من أصحابه، وإنما هو قول بعض المفسرين من لا يقوم بقوله حجة، وما كان هكذا فلا يجوز القول به، ثم لو صح لما كان فيه متعلق، لأن الله تعالى، يقول: ﴿ لِبُصَلَ عَن سبيل الله فهو إثم وحرام، ولو أنه شراء مصحف وتعليم قرآن ال.

ولقد خلص ابن حزم، بعد النقد لهذه المرويات، إلى القول:

• فيإن قيال قيائل: قيال الله تعيالي: ﴿ فَسَمَاذَا بُعُمَدُ الْحَقِّ إِلاَّ الضَّلَالُ ﴾
 (يونس: ٣٢). . فقى أى ذلك يقع الغناء؟ \_ (أى : هو من الحق، أم الضلال؟) \_ • .

ثم أجاب عن موقع الغناء، قائلا:

"إنه يقع حيث يقع التروح بين البسانين، وصباغ ألوان الثياب، وكل ما هو من اللهو. قال رسبول الله: "إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى الأعمال نوى المرح بذلك ترويح نقسه وإجمامها لتقوى على طاعة الله عز وجل، فما أتى ضلالا . . . (٢)

فهو، إذن، يعض من ألوان الجمال، الذي خلقه الله، ومعيار الحل والحرمة فيه هو هوظيفته التي يوظف فيها، فإن أسهم في ترقية السلوك الإنساني، وأعان على تذوق نعم الله والكشف عن آيات الجمال في إبداعه كان خيرا. . وإلا فهو هنكر بلا خلاف. .

تلك هي شهادة ابن حزم في هذه القضية الخلافية . .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم وأبو قاود والنسائي وابن ماجه.

<sup>(</sup>٢) انظر أواء ابن حزم في هذا الموضوع بربسائته التي أفردها له وعى (رسالة في الغناء الملهي، أهباح أم محظير؟) ص ٢٠ ـ ٢٣٥ ـ منشورة في الجزء الأول من (رسالل ابن حزم الانفاسي) تحقيق ودراسنة در إحنمان عباس، طبعة بيروت سنة ١٠٥ اه، سنة ١٩٨٠م ـ وفي نهاية هذه الرسالة، ما يفيد أنها عوضت على الإمام القفيه الحائظ أبي عموس عبد البر، فنظر فيها، ولما سنل عن رأيه فيما جاربها قال: الوجدتها فلم أجدما أزيد فيها وما أنقصره.

وتلك هي قصة المنهج الإسلامي مع «شبيهة» الخصام بينه وبين فن الغناء والسماع. . وهي قضة تؤكد اتساق موقف هذا المنهج، الساعي إلى تنمية الحواس الجمالية في الإنسان، ليدوم سعيه على درب الاكتشاف لما أودع الله في هذا الكون من آيات الزينة والجمال.

#### \* \* \*

أما آلات العزف\_الموسيقي\_فإن الأحاديث التي وردت في منعها أو تحريمها ، هي الأخرى معلولة ، بمقاييس علم الجرح والتعديل ، وكنماذج لهذه الحقيقة :

حديث عائشة عن رسول الله، صلى الله عليه وسلم: فأمرنى ربى عز وجل،
 بنفى الطنبور والمزمارة. ، رواه إبراهيم بن اليسع بن الأشعث المكى. . والنسائى
 يقول عنه: إنه "ضعيف". . أما البخارى فإنه يقول: إنه "منكر الحديث".

 وحديث على بن أبى طالب: "نهى رسول الله، صلى الله عليه وسلم، عن ضرب الدف ولعب الصنع وصوت الزمارة".

وفي رواته: عليما الله بن مسلمون، عن مطر بن سلام، . والأول "ذاهب الحديث"، والثاني اشبه مجهول". .

\* وحديث ابن عباس، عن الرسول، صلى الله عليه وسلم، أنه قال: "صوتال خلعونان في الدنيا والآخرة، صوت مزمار عند نعمة، وصوت ندبة \_ (أو رنة) \_عند مصيبة . . وفي رواته : محمد بن زياد الطحان اليشكري، الذي يقول فيه أحمد بن حنبل : "أعور كذاب خبيث يضع الحديث»! . .

\* وحديث على بن أبي ظالب، عن الرسول، صلى الله عليه وسلم، أنه قال: ابعثني ربي عز وجل، بمحق المزاميس والمعازف، والأوثان التي كانت تعبيد في الجاهلية، والخمر، وأقسم ربي عز وجل، بعزته ألا يشربها عبد في الدنياه.

رواة هذا الخديث: محمد بن الفرات، عن أبي إسحاق السبيعي، عن الحارث الأعور... وجميعهم مجرحون.. فالأول مثهم يقول عنه أبو بكر بن أبي شيبة: إله «شيخ كذاب» . . والثالث قال فيه البخاري: إنه «متكر الحديث» . . وقال عنه يحيى بن معين: «ليس بشيء، والا يكتب حديثه».

ولقد قال الإمام الحافظ أبو الفضل محمد بن طاهر (٤٨) ٥٠٧ هـ، ١٠٥٦ مـ ا ١٠٥٦ ولقد قال الإمام الحافظ أبو الفضل محمد بن طاهر (٤٨) في هذه الأحاديث وأمثالها احتج بها من أنكر السماع، جهلا منه بصناعة علم الحديث ومعرفته، فترى الواحد منهم إذا رأى حديثا مكتوبا في كتاب جعله لنفسه مذهبا، واحتج به على مخالفه، وهذا غلط عظيم، يل جهل جسيم ا (١٠)،

أما الذين حاولوا تخريج دلالات الأحاديث الصحيحة، التي جاءت في إباحة السماع، حتى لا تشهد للإباحة ومنهم الإمام ابن تيمية (٦٦١ ـ ٧٢٨ هـ، ١٣٦٣ ـ ١٣٣٨ م) ـ الذي فسر حضور النبي، صلى الله عليه وسلم، مجلس غناء الجاريتين في بيت عائشة، وإنكاره على أبي بكر منعهما من الغناء..، فسر ابن تنمية موقف الرسول بأنه كان البسمع اولا الستمع (٢٠).

فإن محاولته هذه هي تموذج للتخريجات البادية التمجل والتكلف، والتي لا يمكن لمثلها أن توهن من حجج الذين يبيحون السماع. .

أما ابن حزم، فإنه يستدل على إباحة الآلات الموسيقية، بكونها مالا حلالا في نظر أبي حنيفة (٩٠ ـ ١٥٠ هـ، ١٦٩ ـ ٧٦٧ م) الذي قال: «من سرق مزمازا أو غوداً قطعت بده، ومن كسرهما ضمنهما الله الذي قال كانت محرمة، لكانت هدرا، كالخمز، وأدوات الميسر، وغيرها من المحرمات.. ولما لم تكن كذلك، فإنها مال حلال، له حرمته، من سرقه يقطع، ومن أتلفه يضمن.. إذ الأصل في الأشياء هو الحل، ما لنه يردنص بالتحريم.

أما الإمام الغزالي ـ والذي عرض للسّماع، غناء وموسيقي، بدراسة مسهبة ـ فإنه يجمل المُوقف الإسلامي المنحاز إلى الاستمتاع الحلال بالجنماليات الحلال، غناء وموسيقي، عندما يوى ذلك فطرة إنسانية يزكيها الإسلام، الذي ينكر الشجهم والخضام مع جماليات الحياة . . فيقول:

<sup>(</sup>۱) انظر: النوبري (نهاية الأرب)، ج٤٠ ص١٤٧ ـ ١٦٠

<sup>(</sup>٢) ابين نيمية: (مجموعة الرسائل الكُنري) ج٢، ص٢٠٢، طبعة القاهرة سنة ١٤٠٠ ب. .

<sup>(</sup>٣) (رسالة في الغناء الملهيم. أمباح أم محظور)\_رسائل ابن حزم\_ج١. ص٣٩) .

"... ومن لم يحركه الربيع وأزهاره، والعود وأوتاره، فهو فاسد المزاج، ليس له عبلاج!.. ومن لم يحركه الرسماع فهو ناقض ماتل عن الاعتدال، بعيد عن الروحانية، زائد في غلظ الطبع وكشافته على الجمال والطيور، بل على جميع البهائم!، فإن جميعها تتأثر بالنخمات الموزونة... أو(١).

هذا عن منهج الإسلام ومؤقفه من جماليات السماع . .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) (إخياء علوم الدين) ص ١١٣١ . ١١٣٤.

#### جماليات الصور

أما اخصام المنهج الإسلامي مع افنون التشكيل مرسما وتحتا وتصويرا، والذي يحسبه الكثيرون خصامًا حقيقيًا. فإن هذا الحسبان، هو الآخر، ليس أكثر من وهم من الأوهام! . وسبيلنا إلى إزالة هذا الوهم، ونقى هذا الخصام، هو النظر في المصادر النقية والجوهرية لهذا المنهج القرآن والسنة ثم الاستئناس بأراء واجتهادات يعض الفقهاء القدماء والمحدثين في هذا الموضوع . . وذلك وصولا إلى جلاء الموقف الحقيقي للمنهج الإسلامي من فنون الرسم والنحت والتصوير . .

# في القرآن الكريم

وبادئ ذى بده.. فإن القرآن الكريم لم يتخذ من التصوير للأحياء موقفا معاديا بإطلاق وتعميم.. يل نقد أناط الأمر بالمقاصد والغايات والتناتج والثمرات. فإذا كانت الصور والتماثيل وسائل للشرك بالله، وسبلا ينحرف البعض بتعظيمها عن غفيدة التوحيد، كان الرفض لها والتحريم لصنعها هو موقف القرآن. أما إذا كانت لمجرد الزينة والنجمل والجمال، ولإبراز براعة الإنسان وقدرته، ولتجميل الحياة، وتنمية الحس الجمالي عند الإنسان، وكذلك إذا كانت لتخليد القيم والمعانى والمأثر الطيبة والجميلة، . . إلخ، . فإنها عندئذ تصبح من الطيبات المباحة، بل المقصودة المرغوبة، باعتبارها من نعم الله على الإنسان!

ولقد عرض القرآن الكويم للحديث عن "التماثيل" - صراحة وبالنصفى مواطن ثلاث. . جاء حديثه عنها في أحد هذه المواطن حديث الراقض المحرم. . وفي الثاني حديث العاد لها من نعم الله على الإنسان. وفي الثالث حديث العاد لها معجزة لنبي من أنبياء الله! . . ففي سورة االأنبياه وبصدد الحديث عن قوم إبراهيم، عليه السلام، أولتك الذين اتخذوا التماثيل أصناما عبدوها من دون الله، جاء حديث القرآن معاديا لهذه التماثيل، ومن ثم بالتبعية ولصناعتها عندما تستهدف هذا الشرك بالله ووقعد آتينا إبراهيم رشده من قبل وكنا به عالمين ( إذ قال لأبيه وقومه ما هذه الشماثيل التي أنتم فها عاكفون ( قالوا وجدنا آباءنا لها عابدين ( قال لقد كنتم أنتم وآباؤكم في ضلال مبين ( قالوا أجنتنا بالحق أم أنت من اللاعبين ( قال بل بل ربكم وب السلمة والرب والأرض الذي فطرهن وأنا على ذلكم من الشاهدين ، ( الانساء: ١٥ - ٥٦).

ولم يقف الموقف القرآني من هذه «التماثيل» عند حد التسفيه بالقول والحجة والمنطق، بل لقد أراد الله لنبيه إبراهيم أن يحطم هذه «التماثيل» ويمحو وجود هذه الأصنام. . فاستمر سياق القرآن يتحدث عن قول إبراهيم، عليه السلام، لقومه: 

ه . وتائله لأكيدن أصنامكم بعد أن تولُوا مُدبرين (عن فجعلهُم جدادًا إلا كبيرًا لَهم لَهُمُ إليه يرجعون ﴾ (الأثبياء: ٥٧، ٥٨).

وما صنعه إبراهيم مع البتمائيل، المعبودة، هو ما صنعه خاتم المرسلين محمد، صلى الله عليه وضلم، عندما طهر شبه الجزيزة العربية من كل أثر لها، وأذن في الناس، يومئذ، وهو يحطمها، قائلاً: ﴿ جاء الْحقّ وزهق الباطلُ إِنْ الباطل كان زهُوفًا ﴾ (الإسراء: ١٨).

أما الموطن الثاني الذي عرض قيه القرآن بباللفظ للحديث عن التماثيل، فكان في معرض تعداد تعم الله سبحانه، على نبيه سليمان، عليه السلام، فلقد ذكر الفرآن «التماثيل»، وصنعها وصانعيها باعتبارها من نجم الله على نبيه سليمان! ... فهو قد سخر لف الربح . . وأتاح له عينا تقبض بالنحاس المذاب (القطر) - . . وسخر له بعضا من زينة الحياة الدنيا وجمالها: بيوتا عالية (محاريب)، وحفرا كبيرة وسخر له بعضا من زجة وفحات . . وأيضا: القاشيل - من زجاج ونحاس، ورخام، تصور الأحياء، بل وتصور الأنبياء والعلماء! - كلما يقول ورخام،

المفسرون \_! (١) ﴿ وَلَسَلَيْمَانَ الرّبِعِ عُدُولُهَا شَهْرٌ ورواحُها شَهْرٌ وأَسَلْنَا لَهُ عَيْنَ الْقَطْرِ وَمَنَ الْجِنَ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدِيهِ فِإِذْنَ رَبَّهُ وَمَن يَزْغُ مَنْهُمْ عَنْ أَمْرِنَا تَذَقَّهُ مَن عَذَابِ السّعير (١٣) يُعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِن مُحَارِبِ وَتَمَاثَيْلُ وَجَفَانَ كَالْجَوَابِ وَقُدُورِ رَاسِياتِ اعْمَلُوا آل دَاوُود شُكُرًا وقليلٌ مِنْ عبادى الشّكُورُ ﴾ (سَباً: ١٢، ١٣٠).

«فالتماثيل»، هنا وعند انتفاء مظنة عبادتها هي من نعم الله على الإنسان، وعاملها وصائعها إنما يعملها (بإذن ربه). . . وعلى الذين أنعم الله عليهم بهذه النعمة مقابلتها بالشكر لله وأحد مظلهره: اكتشاف ما فيها من جمال! . . .

أما المؤطن الثالث، الذي ورد فيه حديث القرآن عن تماثيل الأحياء، فذلك الذي جاء فيه الحديث عن معجزات تبى الله عيسى بن مريم، عليهما السلام: ﴿ وَيُعَلَّمُهُ الْكَتَابُ وَالْحَكُمةُ وَالْتُورَاةُ وَالْإِنْجِيلُ (٤٠) وَرَسُولاً إِلَىٰ بنى إسرائيلُ أَنِي قَدْ جَنْتُكُم بِآيَةً مَن رَبِّكُم أَنِي أَخُلُقُ لَكُم مَن الطين كَهَيْئة الطير فَأَنفُخُ فيه فَيكُونُ طيرا بإذن الله . . . ﴾ (آل عمران: ٤٨ ، ٩ ٤).

. ﴿ إِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عَيْسَى ابْنَ مَرْيَمِ اذْكُرْ نَعْمَتَى عَلَيْكَ وَعَلَى وَالْدَتَكَ إِذْ أَيْدَتُك برُوحِ الْقُدُسِ تُكَلَّمُ النَّاسِ فَى الْمَهْدِ وَكَهْلاً وَإِذْ عَلْمَتُكَ الْكَتَابِ وَالْحَكْمَةُ وَالْتُورَاةُ وَالْإِنْجِيلَ وَإِذْ تَخَلُقُ مِنَ الطَّيْنِ كَهَيْئَةَ الطّيرِ بِإِذْنِي فَتَنْفُخُ فِيهَا فِتَكُونُ طيرا بإذْنِي وتُبْرِئُ الأَكْمَهُ وَالْأَبْرِضِ بِإِذْنِي وَإِذْ تُخْرِجُ الْمُوتِي بِإِذْنِي ﴾ (المائدة: ١١٠).

قهى، هنا، وحيث لا مظنة للبشرك، ولا خطر على التوحيد: آية من آيات الله، ونعمة مَن نعمه على عيسى، عليه السلام،

إذن. . فموقف القرآن الكريم من التصوير والتماثيل، للاحياء، ليس واحدا، وليس عاما، وليس مطلقا. . فحيشما تكون سبيلا للشرك بالله ـ شركا جليا أو تحقيا ـ فهن حوام، والواجب تخطيمها . . أما عندما تنتفى مظنة عبادتها وتغطيمها والشرك بواسطتها، فهي عندئذ، من نعم الله، التي يجب على الإنسان أن يقصد

<sup>(</sup>١) القرطبي (الجامع الأحكام القران)، ج٤ ، ص ٢٧١ .

إليها، وأن يتخذ منها سبيلا لترفية حسة وتجميل حياته، وتزكية القيم الطيبة وتخليدها...

هذا عن موقف القرآن الكريم من فتون التشكيل. .

療 療 案

يل إننا إذا نظرتا في البلاغ القرآتي، وأمعنا النظر في أساليبه في التعيير عن المعاتى التي يريد الله إبلاغها إلى العالمين، فنستجدافي هذه الأساليب السبل والوسائل والأذرات التي يعتمدها القرآن لتنمية الحاسة الجمالية لدى الناظر في هذا القرآن الكريم . .

إن بلاغة القرآن هي بعض من إعجازه، وهذه الحقيقة لا يمكن إدراكها ووعيها، ومن ثم الإيمان بها إلا من قوم قد ارتقت بهم الحاسة الفنية إلى حيث يدركون ما في هذا الكتاب من أسرار الإعجاز وفنون البيان. . . قالإيمان بالإعجاز القرآني مرهون بازدهاز الحاسة الفنية لدى المسلم، وبتحويل هذه الحاسة إلى قسسة ملحوظة في الحضارة الإسلامية، ومن ثم فإن البداهة قاضية بأن يكون القرآن ذاعياً يزكى تنمية الحاسة الفنية لدى المسلمين! . .

وإذا انتقلباء في هذه القضية، من مجال التعميم إلى ميدان الدراسة الواقعية رأينا كيف امتلأت سور القرآن الكريم عا تسميه في الدراسات الأدبية والقنية بـ اللتعبير بالصورة، أي رسم الصور الحسية كي تعبير بها آياته عن المقولات والمعاني والأفكار.. فنحن، في القرآن، أمام «لوحات» تعبر بالصور المرئية والمحسوسة عن المعاني والأفكار والمعقولات، أي أمام «التمثيل» واالتصويرا ال..

\* فعندما يتحدث القرآن الكريم عن الذين كفووا، فأحبط الكفو أعمالهم، وأضاع الثمار المرجوة من شتلها، نجده الممثل العده الفكرة فيعرضها في اصور المحبوسة، واليرسمها في لوحات فنية تراها العين عندما يتطق بكلماتها اللسان! . . : فأعمال هؤلاء الكفار : رماد هيت عليه الربح العاصفة، فلم تبق هنه لأصحابه كثيرا ولا قليلا ﴿ مَثُلُ الَّذِينَ كَفُرُوا بِرَبُهِمُ أَعْمَالُهُم كُوماد اشتدت به الربح في يوم عاصف لا يقدرون مساكسيوا على شيء ذلك هو الطلك البعيمة ﴿ الماهيم : ١٨) .

ولوحة فنية أخرى يصور فيها القرآن الكريم هؤ لاء الكافرين الذين جعلهم تنكبهم عن الحق ودعوته وأهله وهديه بمثابة الصم البكم المعطلة ملكاتهم المقلية، أما ما يهذون به فليس إلا النعيق!... ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفُرُوا كَمَثَلُ الَّذِي يَنْعَقُ بِهَا لا يسمع إلا دُعاء ونذاء صُمِّ بكم عمى فهم لا يَعقلون ﴾ (البقرة: ١٧١).

أما اليهود الذين حولوا كتابهم التوراة إلى اشكل عزيب غاب من ساحتهم ما به من اليهود الذين حولوا كتابهم التوراة إلى اشكل عزيب غاب من ساحتهم ما به من المضمون المؤليم و في أن يدرى من مضمونها شبئًا، أو ينتفع بقليل من هذا المضمون 1. . ﴿ مثلُ اللّه بِن حُملُوا التّوراة ثُم لَم يحْملُوا المُعارِيحُملُ أَسْفاوا بفس مثلُ الْقَوْم الّذين كذّبُوا بآيات الله والله لا يهدى القوم الظّالمين ﴾ (الجمعة : ٥).

أما ذلك البائس الذي آتاه الله الآيات، فانسلخ منها بدلا من أن يلتزمها ويهتدى بها، فإن الغواية قد أصابته ببؤس جعل منه مثل الكلب اللاهث في كل الخالات. . . ﴿ وَاتَّلْ عَلَيْهِمْ نَبَا اللَّذِي آتِينَاهُ آيَاتِنا فَانسَلخَ مَنْها فَآتِبعهُ الشّيطانُ فَكَان من الْفَاوين (قَيْنَ) وَلَوْ تَتَنَّا لَرَفْعَنَاهُ بها وَلَكُنْهُ أَخَلَدُ إِلَى الأَرْضِ وَاتَّبع هواه فَمِتُلهُ كَمِثل الْكَلْب إِن تحمل عليه بَلْهِتْ أَوْ تَتُوكُهُ يَلَهِتْ ذَلك مقل القوم اللَّذِين كَذَبُوا بآياتنا فاقصص الْقصص لَعْلُهُمْ يَتَمَكَّرُونَ ﴾ (الأعراف: ١٧٥، ١٧٥).

أما هؤلاء الذين تركوا الاستنصار والاستعانة بالله وأسبابه وطرقه، وركنوا إلى غيره، وهُمّا منهم أن لدى هذا الغير لصرا يستعيضون به عن نصر القادر الحكيم، فإن ما يعتمدون عليه لا يعدو، في قوته، "قوة بيت العنكبوت! ﴿ . . . مثلُ الذين المُخذُوا من دُون الله أولياء كَمثلِ العنكبوت اتّخذت بيتًا وإنْ أوهن البيوت لبيتُ العنكبُوت المُخذُوب لو كَانُوا يعلمُونَ ﴾ (العنكبوت الله العنكبُوب له).

\* وطلاب الحياة الدتياء . أولئك الذين يقفون منها عند حدود اللعب واللهو والزينة والشفاخر بما لا يستقر ولا يثبت ولا يدرم . . يرمنم القرآن الكريم لهم ولما اختاروه ووقفوا عنده لوحيات تجسد لهم الضباع الذي اختياروا والبؤس الذي ينتظيرهم انتظار المصبر ا . . فهذا النبات الذي جنادت به الصحراء بعد أن زارها ٢٢٧

المطر، سرعان ما تصيبه الصغرة ثم يصبح حطاما أ. ﴿ اعْلَمُوا أَنْمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَلَهُوْ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُر بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرُ فَى الأَمُوالُ وَالأُولَادُ كَمثلُ عَيْتُ أَعْجَبُ الْكُفُارِ نَبَاتَهُ ثُمْ يَهِيجُ فَقُواهُ مُصَفَّراً ثُمَّ يكونُ حظاماً وفي الآخرة عذاب شديدٌ ومغفرة من الله ورضوان وما العياة الدّنيا إلا متاع الغرور ﴾ (الحديد: ٢٠٪). ﴿ .. واضرب لهم مثل النحياة الدّنيا كماء انزلناه من السماء فاختلط به نبات الأرض فأصبح هشيما تذروه الرّياح وكان الله على كلّ شيء مُقتدرا ﴾ (الكهف: ٥٤) . ﴿ .. إنما مثل الحياة الدّنيا كماء انزلناه من السّماء فأختلط به نبات الأرض مما يأكل الناس والأنعام الحياة الدّنيا كماء انزلناه من السّماء فأختلط به نبات الأرض مما يأكل الناس والأنعام الحياة الدّنيا كماء انزلناه من السّماء فأختلط به نبات الأرض مما يأكل الناس والأنعام حمّى إذا أخذت الأرض زخرُفها وازّينت وظنّ أهلها أنهم قادرون عليها أتاها أمرنا ليلا أو نهارا فجعلناها حصيدا كان لم ثغن بالأمس كذلك نقصل الآيات لقوم يتفكّرون ﴾ (يونس: ٢٤).

نعم . . كنذلك يفتصل الله الآيات ، وكنذلك يصبور القنران الأفكار فنيحيل المعقولات إلى صور محسوسة تعرضها آياته الكريمة في لوحات! . .

\* أما أولئك الذين يفسدون ثيرات إتفاقهم الأموال بالرياء والسمعة والتفاخر، عندما يجعلونها المقاصد والغايات من وراء الإنفاق، فإن إنفاقهم هذا تراب وغبار غطى سطح جيل صخرى أملس، فالناظر إليه يحسبه ترايا، لكن وابل المطر سرعان ما يعرى الزيف ويكشف الصلد ويذهب بشمرات الإنفاق الذي لم يقصد به وجه الله! . ﴿ يَأْيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُبطلوا صدَقَاتكُم بالمن والأذى كالذي ينفق ماله رئاء الناس ولا يُؤمن بالله واليوم الآخر فمثله كمثل صفوان عليه تراب فأصابه وابل فتركه صلياً لا يقدرون على شيء مسما كسسبسوا والله لا يهدى القرم الكافرين والمفرة: ٢٦٤). . . أما إذا كان الإنفاق في سبيل الخير ومصالح الأمة وابتغاء مرضاة الله وتشيعا من أنفسهم الله كمثل جنة بربوة أصابها وابل فآت أكلها ضعفين فإن لم يصبها وابل فطل والله بما تزدهر كمثل جنة بربوة أصابها وابل فآت أكلها ضعفين فإن لم يصبها وابل فطل والله بما تعملون بصير ﴾ (البقرة : ٢٦٥).

لوحتان تجسدان الأفكار والمعاني والمعقولات بالضور المرتية والمحسوسة. ٢٢٨ تعرضهما الآيتان المتنابعتان: فالتراب الذي يعلو الصخر الأملس سرعان ما يذهب به المطر . . بيئما يسبب هذا المطر النماء للخديقة التي تعلو الربوة فتنوتي أكلها ضعفين، فشتان ما بين الربوتين المتقابلتين، عندما ينزل المطر عليهما، فتتحول إحدادها إلى صخرة جرداء، بينما تصبح الثانية جنة غناء! . .

\* والكلمة . الفكرة . كثيرا ما تتحول في آيات القرآن الكريم ، بالتمثيل ، إلى صورة محسوسة ، يُنَمَّى إبداعها الحاسة الفنية للمتدبرين المتفكرين ا . ﴿ أَلَم تر كَيْف صوب الله مثلاً كلمة طيبة كشجرة طيبة أصلها ثابت وفرعها في السماء (١٤٠) تُوْتى أَكُلها كُل حين بإذن ربها ويصرب الله الأمثال للناس لعلهم يتذكرون ﴾ (إبراهيم : ٢٤ ، ٢٥).

وفى مقابل هذه الشجرة، ذات الأصل الثابت الراسخ، والفروع السامقة فى السماء، والتي تعطى طيب العطاء في كل الأحابين. في مقابلها، وعلى الضد منها، صورة الكلمة الخبيثة أ. . ﴿ وَمثل كلمة خبيثة كشجرة خبيثة اجتثت من فوق الأرض ما لها من قرار ﴾ (إبراهيم: ٢٦)،

هكذا وعلى هذا النحو تتناثر في القرآن الكريم تلك «الصور» التي تجسد الأفكار وترسم المعقولات وتحول المعاني إلى لوحات فنية تقرأ باللسان، وترى بالبصيرة، وترتسم في المخيلة . . وتكاد أن تلمسها الحواس التي تستشعر جمال إعجاز الفرآن الكريم . .

و هكذا... تتحالف هذه السبل من التعبير الجمالي والتربية الجمالية ، مع صريح موقف القرآن من التماثيل ، كنشاط جمالي ، على بيان الموقف الحقيقي للقرآن الكريم من فنون التشكيل الجمالي .. رسما ونحتا وتصويرا، وهو الموقف الذي يرى فيها تعمة من نعم الله وآية من آياته ، إذا أمن الناس الشرك والتعظيم لغير الله .

\* % %

## في السنة النبوية

أما شوقف السنة التبوية . . قهنو الذي يحتاج إلى التفصيل والتفسير والمقارنات . . وذلك لأن أغلب «أدلة « الذين اصطنعوا "الخضوصة » بين المنهج ٢٢٩

الإسلامي وبين هذه الفتون، كانت أحاديث نبوية، استند إليها الفقهاء الذين قالوا بالتخريم لهذه الفنون. .

فلقد انطلق عدد من العلماء الذين حرموا الرسم والنحت والتصوير من ظاهر نصوص عدد من الأحاديث النبوية الشريفة، ليقولوا: إن السنة النبوية قد حرمت الصور والتماثيل للأحياء حيوانات كائت أو إنسانا وأنها بذلك قد نسخت الإباحة التي كانت لها في شريعة النبي سليمان، عليه السلام.

وحتى إذا سلمنا بالقول بالنسخ - وكثيرون ينكرونه - فإننا سنجد أن علة حدوث هذا النسخ هي: تحول الصور والثماثيل - في الواقع الذي ظهر فيه الإسلام - إلى معيودات، كنما كانت حالها لدى قوم إبراهيم، عليه السلام، وهو ما لم تكنه زمن نبوة سليمان . . وإذا كانت الأحكام تدور مع عللها وجودا وعدما، فإن التحريم للتماثيل والصور سيصبخ ، بداهة ، مرهونا ومشروطا ومعللا بمظنة اتخاذها أندادا تشارك الله في الألوهية والتعظيم، فإذا ما انتفى هذا السبب وزالت هذه المظنة انتفى التحريم ، وعادت الإباحة حكما للصور والتماثيل ، من جديد! . .

ولحسن الحظ. . فإن النظرة الشاملة ، وأيضاً الاستقرائية اللاحاديث التبوية التي رويت في الصور والمتماثيل ، تؤكد هذا الذي نذهب إليه ، وتقطع بأن التحريم مرهون ومشروط ومعلل بكون الصبور والتماثيل مظنة العبادة والإشراك بالله ، كما أنها تفصح عن أن هذه الأحاديث التي تنهي عن الصور والتماثيل الماثيل المائيل المناتب تعالج شنون جماعة بشرية هي قريبة عهد بالشرك والوثنية ، وحديثة عهد بالتوحيد الإسلامي ، وأن توحيدها لله سبحانه ، قد خرج بها من هذه الحالة خروج الدواء بالمريض من مرحلة العلة إلى بدايات طريق الشفاء . . . فهي قد خرجت من الوثنية وعبادة الصور والتماثيل ، لكنها كانت لا تزال في «دور النقاهة» ، الأمر الذي استدعى تركيز الأحاديث النبوية على النهى عن اتخاذ الصور والتماثيل ، سدا للذرائع ، وتقديما للفع المضرة على جلب المصلحة \_ وهي قواعد تشريعية إسلامية \_ وذلك كيلا تعود هذه الجماعة إلى مرض الوثنية والشرك من جديد! . .

وإذا كان ضبط المصطلحات هو مما يعين على دقة الفهم وجلاء القضية، فإن من

الواجب أن ننبه على أن "الصورة" في الأحاديث النبوية التي عرضت لهذه القضية إنما يراد بها المصنم والوثن المعبود" من قبل المشركين. . فلم يكن بخكة أو المدينة ، أو البوادي من حولههما ، يومنذ ، هجركة فنية " تصور بالألوان أو بآلات التصوير . كانت الصورة هي "الضنم والوثن" ، ينحث نحتا ، أو يرسم بالنسج على النسيج أو بالرسم أو بالحفر على الجدران والأوثان ومن هنا ، قبان النهي عن "الصور" وذم "المصور" وذم "المصورين" هو حديث عن "الأصنام والأوثان" وعن الذين يحترفون صناعة هذه "الأصنام والأوثان، وليس حديثا عن "الصور" و"المصورين" ، بالمعنى الذي يراد اليوم عند الحديث عن فنون التشكيل وفنانيها! . . يشهد لهذه الحقيقة الهامة المقارنة بين حديثين شريفين ورد فيهما مصطلح "الصورة" ويفسر ثانيهما الأول على النحو الذي يضبط معنى هذا المصطلح ضبطا لا سبيل معه إلى التجاوز أو الإبهام . .

فقى الحديث الذى يرويه عبد الله بن عمر ، يقول الرسول صلى الله عليه وسلم: الله يربيه عبد الله بن عمر ، يقول الرسول صلى الله عليه وسلم: الشبط لمعنى «الصورة» على النحو الذى أشرنا إليه ، فإننا واجدوه فى الحديث الذى يرويه أبو هويرة ، والذى يقول فيه الرسول ، صلى الله عليه وسلم ، متحدثا عن خبر الناس يوم القيامة : «يُجمع الناس يوم القيامة فى صعيد واحد ، قم يطلع عليهم رب العالمين ، ثم يقال : ألا تتبع كل أمة ما كانوا يعبدون؟ . فيتمثل لصاحب الصور صوره ، ولصاحب النار ناره ، فيتبعون ما كانوا يعبدون ، ويبقى المسلمون . . ، » (٢) فالأم التى انحرقت عن التوحيد فى الألوهية يوالربوية ، قد تمثلت لها معبوداتها . الصليب للتصارى . ، والصور - أى الأصنام للوثنيين . ، والنار للمجوس . فالضورة ، إذن ، هى «الصتم والوثن» المعبود عندما نتحدث للوثنين - من دون الله ، وليست تلك التى نتعارف عليها اليوم عندما نتحدث عن «الضور» وعن «المصورين»! . .

وثانية الحقائق التي يجب التنبيه عليها، ونحن مقدمون على استعراض المأثورات والأحاديث النبوية التي رؤيت في هذا الموضوع، هي يزجوب الاستحضار والتدبر

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد.

<sup>(</sup>٢) وواه البخاري ومسلم والتسائي والإمام أحمد .

في إطار هذه الحقائق نقرأ ونفهم قول رسول الله، صلى الله عليه وسلم: "من صَوَّر صورةٍ عُذْب يوم القيامة حتى ينفخ فيها، وليس بنافخ...ه(١)... أي حتى ينفخ فيها الروح فيحييها، وأنَّى له أن يصنع ذلك!

ولقد جاء رجل من أهل العراق، وكان يحترف التصوير، جاء إلى عبد الله بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن الصور، فأفتنى فيها؟ ". فقال له ابن عبداس: «أنبنك بما سمعت من رسول الله، صلى الله عليه وسلم، سمعت وسول الله يقول: كل مصور في النار، يجعل له بكل صورة صورها نفس تعذبه في جهنم أن ثم استطود ابن عبداس فأشار على الرجل أن يصور ما لا حياة قيه، فيمارس «الفن الجميل»، في غير ما هو مظنة الوئنية، مما جاء فيه النهى والتحريم. . فقال للرجل: «فإن كنت لا يد فاعلا، فاجعل الشجر وما لا نفس فيه . . «(٢).

١٦) رواه اليخاري ومسلم وأبوهاوه والترمذي والنسائي وإين حبل.

<sup>(</sup>٢) رونه الإمام أحمد.

ولقد وضع رسول الله صلى الله عليه وسلم، هذا الحكم وهذا الموقف موضع التطبيق، فقاد المسلمون حملة إزالة وتحطيم لصور المعبودات الوثنية وغاثيلها. منعوا ذلك بالمدينة - قبل فتح مكة وتطهير الكعبة ... : ففي الحديث الذي يرويه على بن أبي ظالب، يقول: \*كان رسول الله، صلى الله عليه وسلم، في جنازة، فقال: أيكم ينطلق إلى المدينة قلا يدع بها وثنا إلا كسره ولا قبرا إلا سواء ولا صورة إلا لطخها؟ . فقال رجل: أنا، يا رسول الله فانطلق ، فهاب أهل المدينة ، فزجع افقال على بن أبي طالب: أنا أنطلق ، يا رسول الله . فانطلق، ثم رجع، فقال: يا رسول الله ، فالطلق، ثم رجع، فقال: يا رسول الله ، لم أدع بها وثنا إلا كسرته ، ولا قبرا إلا سويته ، ولا ضورة إلا لطختها. ثم قال رسول الله ، صلى الله عليه وسلم: من عاد لصنعة شي، من هذا فقاد كفر بحا أنزل على محمد . . (١).

ف الإزالة والتحطيم، هنا، كمانت لوموز وثنية، بما فيها القبور المعظمة وشواهدها!..

ويوم فتح مكة أمر النبى، ضلى الله عليه وسلم، عمر بن الخطاب أن يتقدمه إلى الكعبة فيؤيل من داخلها الصبور والشمائيل المعبودة والمعظمة، والتى كانت تمثل إبراهيم وإسماعيل ومريم، عليهم السلام. . فعن ابن جريج: «. . أن النبى، صلى الله عليه وسلم، نهى عن الصور في البيت، ونهى الرجل أن يصنع ذلك، وأنه أمر عمر بن الخطاب، زمن الفتح، وهو بالبطحاء، أن يأتي الكعبة فيمحو كل صورة فيها، ولم يدخل البيت حتى محبت كل صورة فيه، .»(٢).

ويروى ابن عباس أن النبي، صلى الله عليه وسلم الما رأى الصور في البيت \_ (يعنى الكعية) ـ لم يدخل، وأمر بها فسمحيت، ورأى ـ (صور) ـ إبراهيم وإسماعيل، عليهما السلام، بأيديهما الأزلام (٣)، فقال: قاتلهم الله! والله ما استقسما بالأزلام قطا (٤) ا

وفي البخاري أن عمر بن الخطاب كان يمتنع عن دخول الكتائيس من أجل ما فيها

<sup>(</sup>١) رواء مسلم والنسائي والإمام أحمد .

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داؤد والإمام أحمد.

 <sup>(</sup>٣) الآزلام مفردها: زلم السهام التي كان يستقسم بها المشركون في الجاهلية ، كانوا بكتبون على
الحدها : أمر ، وعلى آخر : نهي ، وعلى واحد منها: افعل ، وعلى الثاني : لا تفعل . ويستقسمون بها
يعند إرادة السفر أو الفيام بعمل من .

<sup>(1)</sup> رواه الإمام أحمد.

من التماثيل والصور المعبودة "وكان ابن عباس يصلى في البيعة إلا بيعة فيها عائيل المعالي في البيعة المعبودة عاثيل المعبودة العبودة المعبودة المعبودة

فالنهى والتحريم، في النظرية والتطبيق، يستهدف مظان الشرك، وشراك الوثنية، والروافد التي تحفظ الحياة لنقيض عنقيفة التوحيد، أو تغبش نقاء هذا التوحيد!.. وليس التصوير أو النحت أو الرسم، كفن من فنون الجمال.. فالأول مصادر الشرك ورموزه ومظانه بينه وبين التوحيد الإسلامي العداء والتناقض القائم والصراع الذي لا يزول.. أما الفن النشكيلي رسما ونحتا وتصويرا قإنه لون من ألوان النشاط الحمالي للإنسان، يدور الحكم قيه والموقف منه مع علته وغايته ومنفعته وجودا وعدما، إن في الإباحة أو الاستجباب، أو المنع، كراهة أو تخريما..

#### \* \* \*

فإذا ما جئنا إلى التجربة العملية وأيضا الذاتية لرسول الله، صلى الله عليه وسلم، مع الصبور، وفي داخل بيته، ومع أهله، رأينا الأحاديث التي تحكى هذه التجربة شاهدة على هذا الذي نقول، فعندما تكون الصبور مظنة شبهة الإيحاء بتعظيمها، أو غنل شاغلا يصرف المصلى عن الحضور المستغرق في صلاته ومثوله بين يدى مولاه، أو مظنة شبهة الإيحاء بأن التوجه في الصلاة إتما هو إليها السني عندما يكون الأمر ذلك، أو نحوا منه، أو موهما لشيء مما يحتويه، يكون نهى الرسول، ضلى الله عليه وسلم، عنها، ودعوته لإزالتها . قإذا ما تحولت هذه الرسول، ضلى الله عليه وسلم، عنها تلك المظنة والشبهة، غدت مقبولة في بيت الصور عن أماكنها هذه، فزالت عنها تلك المظنة والشبهة، غدت مقبولة في بيت النبوة، بل أصبحت عما يستخدمه الرسول، صلى الله عليه وسلما . :

فعائشة، أم المؤمنين، تروى الحديث فتقول: «قدم رسول الله، صلى الله عليه وسلم، من سفر، وقد اشتريت غطا (ثوبا من صوف أو : بساطا) فيه صورة، فسترته على سهوة بيتي (السهوة) الرف، أو الطاق، أو الكوة) فلما دخل، صلى الله عليه وسلم، كره ما صنعت، وقال: تسترين الجدريا عائشة؟! فطرحته، فقطعته مرفقين (وسادتين) ، فقد رأيته متكنا على إحداهما وفيها صورة ا(الم).

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد.

فكراهة الرسول، هذا للصورة قد ارتبطت بكونها ترفا يستهدف مجرد ستر الجُدُر الله وبكونها، بهذا الوضع في مثل هذا الموقع مما يستقبله المصلى، فتشغله، أو توهم بمظنة استقبالها في الصلاة للله فلما انتقلت الصورة إلى الوسادة، لم يكرهها رسول الله، ولم ينه عنها، بل استخدم الوسادة «وفيها المصورة»، كما تقول عائشة في الحديث!

ويؤكد هذا التفسيز - هذا إذا كان محتاجا إلى تأكيد! - حديث الصحابي أنس بن مالك - وهو حادم الرسول، العارف بشتون منزله - الذي يقول فيه الكان قرام - (ستر) - لعائشة قد مبترت به جاتب بيتها، فقال رسول الله، صلى الله عليه وسلم الميطى عنا قرامك هذا، فإنه لا تزال تصاويره تعوض لى في صلاتي الأله المرسول خاص ومعلل بمكان وضعه، والسبب في إزائته هو أن تصناويره تعرض أمام الرسول إذا قام للصلاة . . أي أن العلة هي قضد الايتعاد عما يشغل المصلى عن الصلاة ، وإزالة كل ما شأنه إيجاد شبهة مظنة التعظيم لغير الله! . .

ولذلك. . فعندما تزول هذه الشبهات وهذه المظان وهذه المحاذير عن الصور والتماثيل، فإن الحكم فيها والمؤقف منها يتغير بالتأكيد، فليس القصد هو تحريم الصور والتماثيل، وإذا كانت فنا جميلا يرتقى بالحاسة الفنية والمشاعر الجمالية للإنسان، لمجرد أنها فن، وبعلة أنها صور وتماثيل! . .

وإذا كان القرآن الكريم - كما سبقت إشارتنا - قد حكى لنا نبأ التعاليل في عهد النبي سليمان، عليه السبلام، باعتبارها نغما إلهية، يصبعها صالعوها بإذن الله، فإن النبي، صلى الله عليه وسلم، يحدثنا عن سوق في الجنة كل بضاعتها الصور، صور النساء والرجال! . . فغي الحديث الذي يرويه على بن أبي طالب، يقول الرسول صلى الله عليه وسلم: اإنذ في الجئة سوقا ما فيها بيع ولا شراء إلا الصور من النساء والرجال، قإذا اشتهى الرجل صورة دخل فيها . . . الألا فهي، هناك لن تقود إلى شرك أو وثنية . . ومن لم فهي حلال . . بل وتعمة من نعم الله سبحانه وتعالى ، على الصاخين من عبادة في جنات التعيم . .

<sup>(1)</sup> رواه الإمام أحمد.

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام أحمد.

بل إن مجتمع المدينة ذاته، ذلك الذي شهد التحريم للصور \_ نظريا وعمليا \_ عندما كانت مظنة الشرك بالله والتعظيم لسواه \_ إن هذا المجتمع ذاته قد تغيرت نظرته للصور والتماثيل عندما أخذ يبرأ من مرض الوثنية والتعدد في المعبود . . فعندما دخل المسور بن مخرمة على عبد الله بن عباس «بعوده في مرض مرضه ، فرأى عليه ثوب إستبرق وبين بديه كانون عليه تماثيل ، فقال له : يا ابن عباس! ما هذا الثوب الذي عليك؟! قال: وما هو؟! قال: إستبرق! قال: والله ما علمت به ، وما أظن رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، تهى عنه إلا للتجبر والتكبر ، ولسنا يحمد الله كذلك . قال: فما هو الكانون الذي عليه الصور؟! قال ابن عباس: ألا يحمد الله كذلك . قال: فما هو الكانون الذي عليه الصور؟! قال ابن عباس: ألا يرى كيف أحرقناها بالنار؟! . . ه (١).

فابن عباس، هنا يجتهد فيرى أن علة تحريم لبس الإستبرق هي التجبر والتكبر، فإذا زالت العلة زال التحريم، . ويجتهد كذلك فيرى أن علة تحريم التماثيل هي التعظيم لها، أو شبهة التعظيم والعبادة لها من دون الله، فأما وقد وضعت حيث لا تعظيم لها، وأما وقد أمن الناس من مظنة عبادتها، وغيت مجرد حلية يتزين بها الكانون، فإنه لا تحريم! . .

وعندما ينزع الصحابى أبو طلحة الأنصارى غطا ـ (أويا من صوف ـ سترا) ـ من على فراشه ، فيسأله الصحابي ـ سهل بن حنيف : «لم تنزعه؟ ا فيقول : لأن فيه تصاوير ، وقد قال فيها رسول الله ، صلى الله عليه يرسلم ، ما قد علمت إلا يرد عليه مسهل بن حنيف قاتلا : «أولم يقل الرسول : إلا ما كنان رقما في ثوب؟! الاسمان فتعلم من ذلك أن النهى ليس مطلقا ، وأن ما كان مقصودا به منفعة الزينة والجمال ـ من الصور بعيدا عن شبهات مظان الوثنية والشرك والعبادة ـ كالصور إذا كانت الرقما في ثوب الحال ، ولا عربه منه في هذا الحال ، ولا تحريم له ! : «

إذن فالسنة النبوية، مثلها في ذلك مثل القرآن الكريم، لا تحرم الصور والتماثيل على التعميم والإطلاق. . وإنما التحريم فيها، كالتحريم في القرآن، خاص ورهن وبشروط بالمواطن التي تصبح فيها الصور والتماثيل شراكا للشرك وحبالا للوثنية

<sup>(</sup>١) رواه الإبام أحمد.

<sup>(</sup>٢) رواء الأمام أحمد . (ومثله مروى عند المخاري ومسلم وأبو داود والنسائي وابن ماجه) .

وسبلا لتعظيم غير الله. . أما إذا كانت للمنفعة ، وتجميل الحياة وزينتها المشروعة ، وتخليد القيم الفاضلة وتزكيتها ، وتنمية مشاعر الجمال الإنسانية . . فإن موقف السنة النبوية يصبح معها ، لا ضدها ، لأنها ، بذلك ، تنتقل من الأمور الضارة إلى حيث تصبح واحدة من نعم الله على الإنسان! . .

### موقف الفقهاء

وإذا كان لنا أن نشير إلى موقف الفقهاء من هذه الفضية. . قضية "الفؤون الجمالية" بعامة ، وهفنون التشكيل" على وجه الخصوص . . فمن المهم أن ننبه على أن بعضا من الفقهاء في فكرنا الإسلامي قد انحازوا إلى صف التحريم لهذه الفؤون ، بدءا من الغناء والموسيقي وانتهاء بالرسم والنحت والتصوير . . وأن هؤلاء الفقهاء ، الذين اختاروا موقف المنع . . أو الكراهة . . أو التحريم" ، قد وقفوا عند حرفية وظواهر المأثورات التي منعت أو حرمت هذه الفنون ، وغم العلل التي قدحت وتقدح في صحتها ، ولم ينحازوا إلى المأثورات التي أباحت هذه الفنون . . وذلك فضلا عن أنهم لم يقدموا التفسير الذي يربط المأثور بملابسات قوله ، وبالعلة وقفوا هذا الموقف ، لا غفلة منهم ولا تقصيرا - كما قد يحسب الذين يسينون الفهم والتفهم - وإنما كان ذلك لأسباب . . في مقدمتها :

أ ـ أن هذه الفنون، في تاريخنا الحضاري، سرعان ما غلبت عليها علل المجون والتخنث وانحرافات الفساق، حتى غدت معاول للهدم وشراكا للترف الذي أصاب قوى الأمة وقدراتها بالتفكك والانحلال، حدث ذلك في دواتر الأمراء . والبراة، والعامة على حد سواء . . بل لقد استخدم بعض الأمراء فنون الانحلال سلاحا يشل قدرات الأمة عن المعارضة والتطلع إلى السلطة والسلطان! . .

ب\_أن التصوف الفلسفى - ذا المنطلقات والجذور «الغنوصية - الباطنية» ـ وقد ذهب به الغلوقي استخدام «البسماع» و«الوجد» وذهبت به تصورات «الحلول» و«الفناء» و«وحدة الوجود» إلى الحد الذي جعل هؤلاء المفقهاء - وهم الأعداء الألداء لهذا التصوف - يرون في هذه الفنون شراكا تغبش عقائد الأمة وتعطل طاقات الإبداع لدى أبنائها - لقد عادت هذه الفنون - بنظر هؤلاء الفقهاء - صوة

أخرى إلى دائرة المنع والتحريم عندما دارت علل الأحكام فيها إلى دائرة الضرر. المحقق أو المختمل على العقائد والشرائع، كما كان الحال عندما ظهر الإسلام...

تلك هي في تقديرنا أسباب انحياز نفر من فقهاء تلك العضور، التي غلبت على فنولها هذه التحولات، الحيازهم إلى القول ابالتحريم : . . وهي أسياب تؤكد على صدق المنهج الذي نعالج يه موقف الإسلام في هذه الفنون . . .

ومع ذلك فإن التاريخ الفكرى للفقه والفقهاء، في حضارتنا، لم يخل من مواقف فكرية بل وعارسات علمية إيجابية لعدد من أغلام الفقه والأصول إزاء هذه الفنون. لا الغنائية فقط، كما أسلفنا الإشارة إلى غاذجهم كابن حزم والغزالي مثلا وإغا أيضا إزاء فنون التشكيل! . .

إن قطاعــا هامــا من المفــــــرين للقــرآن، ومن الفـقــهـاءــــوخــاصــة فقــهــاء المذهب المالكــيـــقد أباحؤا التصبوير والنحت، إذا كانت لهما ضرورة اجتماعية أو تربوية . . .

## وعلى سبيل المثال:

\*فالمفشر: النحاس، أحمد بن محمد بن إسماعيل المرادى ( ٣٣٨هـ، ٩٥٠م) يحدثنا عن أن قوما من المفسرين والفقهاء، قد قالوا: " إن عمل الصور جائز»، وأنهم استدلوا بالآية التي جعلت من صبع التماثيل لنبي الله سليمان نعمة من نعم الله ﴿ يعملون له ما يشاء من محاريب وتماثيل ﴾ (سبأ: ١٣) واستدلوا كذلك بصنع المسيح عيسي بن مريم، عليه السلام، بأمر الله، لتماثيل الطير ﴿ أَنَّى أَخُلُقُ لَكُم مَن الطين كهيئة الطير فَأَنفُخُ قيه فيكُونُ ظيرا بإذُن الله ﴾ (آل عمران) ٤٩) فعيسى قد صنع تماثيل للطير من الطين، وجاز ذلك عندما لم تكن شبهة وثنية تلحق بالمعالد بسبب هذه التماثيل.

\* ويحمدثنا المفسسر الأندلسي: مكي بن حيسموش (٣٥٥-٤٣٧عم، ٩٦٦ م. ٩٦٦) في كتابة ( الهداية إلى يلوغ النهاية) \_ وهو سبعون جزءا في معانى القرآن وتفسيره \_ يحدثنا عن اأن فرقة تجوز التصويره، مستدلة بهذه الأدلة ذاتها (١) .

<sup>(</sup>١) (الجامع لأحكام القرآن) عِ كَا، ص ٢٧٢.

قعائشة، أم المؤمنين، تلعب بعرائسها .. وهي دمي وتماثيل لأحياء أدمية ــ مع -صواحبها . . ورسول الله، صلى الله عليه وسلم، يرى، ويزضي بل يبعث لها بصواحبها بلاعينها إذا هن اختبان حياء منه! . .

وفي (طبقات ابن سعد) ما يقيد تنوع هذه الدمي، فلقد كانت فيها دمي للخيل أيضا .. وهي الأخرى صور أحياء .. فعن عائشة ، قالت : «دخل رسول الله ، صلى الله عليه ومنلم، يوما ، وأنا ألعب بالبنات ، فقال ما هذا يا عائشة ؟ فقلت : خيل سليمان ، فضحك (٢)

تم يعنقب القرطبي على هذه القضية ، قيحكى أن العلماء قد أباحوا الدمي واللعب بها ، للدور الذي تقوم به في التربية ، وخاصة تربية البنات الحيث يتدربن على تربية أو لادهن المتدالص على تربية أو لادهن المتدالص العرائس والأطفال (٣) . . فعندما تكون المنفعة مادية أو جمالية أو هما معلم فإن الاجتهاد الإسلامي يزكي إياحة فنون التشكيل . .

<sup>(</sup>١) رواه مسلم والبخاري والن ماجه (وتحديد القرطبي لسن زواج عائشة رأى موجوح).

<sup>(</sup>٢) (طبقات ابن سعارج٨، صَنْ ٤٢. طبعة دار التحرير، القِاهِرَة).

<sup>(</sup>٣) (الجُمَّامَعِ لأَحْكُمُ القرآن)، جع ١ وص ٢٧٥، ٣٧٥. ـ (بل إن للمرء أن يتساءل هن كانت هذه التماثيل ـــــاللغبُ يتقوم في حياة أم المؤمنين عائِشة ، رضي الله عنها ـــرحي النبي لم تنجب ـــيدر الإشباع؟! فيكون لحظيما منهن أخر ــ الصرورة والحاجة ــيضاف إلى ما لحلها من أسباب؟! ، . الدتساؤل وارد، وللتُمَّلُ في جوابه مكان!).

\* بل إننا واجدون لدى مجتهد آخر من مجتهدى المذهب المالكي ما هو أكثر من إباحة الصور والتماثيل، التي تتطلبها مصالح الأمة العملية وتنمية معارفها العلمنية وتربية حاستها الفنية وتهذيب طباعها وسلوكها. . واجدون لدى الفقيه الأصولي الإمام القرافي، أبو العباس أحمد بن إدريس (٦٨٤هـ، ١٢٨٥م) الاستغال بفن النحت والتصوير، وليس مجرد الإفتاء بإباحته فقط الفقد تحدث عن عارسته لفن صناعة الدمي والتماثيل، فقال في كتابه (شرح المحصول): \* . . . بلغني أن الملك الكامل (٢٧٥ ـ ١٣٥هـ، ١٨٠ - ١٢٣٨م) وضع له شمعدان وهو عمود طويل من النحاس له مراكز يوضع عليها الشمع للإنارة - كلما مضى من الليل ساعة اتفتح من النحاس له مراكز يوضع عليها الشمع للإنارة - كلما مضى من الليل ساعة اتفتح الباب منه وخوج منه شخص يقف في خدمة الملك، فإذا انقضت عشر ساعات هذاي حان وقت الفجر) - طلع الشخص على أعلى الشمعدان، وأصبعه في أذنه، وقال: صبح الله السلطان بالمبعادة، فيعلم أن الفجر قد طلع ؟؟!.

يحكى الإهام القرافى عن الشمعدان الذى استخدمت فيه التماثيل غائيل الإنسان - آلة يقاس بها الزمن، وفيها الحركة والصوت معال. ثم يعقب فيتحدث عن تجربته هو فى صنع شمعدان عائل، به إلى جانب تمثال الإنسان، تمثال أسد، فيقول: «.. وعملت أناهذا الشمعدان، وزدت فيه: أن الشمعة يتغير لونها فى كل نساعة، وفيه أسد تشغير عيباه من السواد الشديد إلى البياض الشديد إلى الحمرة الشديدة، فى كل ساعة لها لون، فإذا طلع شخص على أعلى الشمعدان، وأصبعه الشديدة، يشير إلى الأذان غير أنى عجزت عن صنعة الكلام ؟ الله الله الأذان غير أنى عجزت عن صنعة الكلام ؟ الله الله الله المسلمة المكلام ؟ الله المسلمة المكلام الله المسلمة المكلام الله المسلمة المكلام المسلمة المكلام المسلمة المسلمة المسلمة المكلام المسلمة الم

فهنا .. فقيه مجتهد، وأصولي بارز، يمارس طنناعة الفن التشكيلي، فكان مَثَّالاً ، يصنع تماثيل الإنسان والحيوان، وفي صنعته هذه تنتابع وتتعيد الألوان . . جمالاً ينفع الإنسان، ويحقق المنفعة المادية والجمالية كليهما! . .

وهكذا . . قالى جانب الذّبن منعوا التصوير والنحت ، في تراثنا الفقهي ، كان هناك الذين أباخوا هذا الفن ، بعد أن أمنت الأمة خطر الشرك وعبادة الشمائيل والصور . بل كنان هناك الفقهاء المجتهدون الذين مارسوا هذه الصناعة ، فكانوا هفقهاء مجتهدين \_ فنائين » . .

<sup>(1)</sup> مقدمة تحقيق الإحكام في تمييز الفتاوي عن الأحكام وتصرفات القاضي والإمام؛ ص ١٥.

## وقي العصر الحديث

عندما شرعت مدرسة التجديد والإحياء الدينى تزيل عن الفكر الإسلامى غبار عصور الجمود والتراجع الحضارى - المملوكية العثمانية وجدنا واحدا من أبرز مهتدسى ذلك التجديد، وهو الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده (١٢٦٦ - ١٣٢٣هـ، ١٨٤٩ - ١٩٠٥) يطرق هذا الباب، باجتهاده وتخديده، فيعلن مباركة الإسلام للفنون الجميلة، منبها على دور فنون التشكيل وسما ونحتا وتصويرا دورها النافع والضرورى في تسجيل الحياة وحفظها، وفي ترقية الأذواق والحواس، والاقتراب بالإنبان من صفات الكمال!.

ولقد عرض الأستاذ الإمام لهذه القضية - قضية دور "الفنون التشكيلية" في حياة الأمة - أثناء سياحته في جزيرة "صنقلية" منة ١٩٠٣. . قفى "ضفلية" زار المتاحف والمقابر ومواطن الأثار التي تحفظ وتحكي، بالصور والسمائيل، آثار الغابرين، وكان يرسل إلى منجلة (المنار) فصولا يحكى فيها مشاهداته في رحلته، وفي هذه الفيصول كتب عن هذه الفنون، وعرض لرأى الإسلام في الصور والتصوير والرسم وصناعة التعائيل. .

والذين يتأملون الصفحات التي كتبها الأستاذ الإمام حول هذه الغضية، يطالعهم الشيخ فواقة للفن، عاشقا للإبداع الفني، مبصرا الخيوط التي تربطه بفنون العرب المألوفة لعامة الناس، الأمر الذي يضيف إلى تجديده في الدين والأدب واللغة وأساليب الإنشاء قسمة أخرى تجعل له فضلا لا ينكر في السعى لتجديد حياة الأمة بمختلف سبل التجديد، ومنها الفنون!.. فهو يتحدث، في شاعرية راقية، عن الرسم كفن يضاهي الشعر الذي هو دبوان الأمة العربية منذ القدم غير أن الرسم: شعر ساكت، يرى ولا يسمع ولا يسمع ولا يرى؟!...ه(١).

ثم يعرض للحديث عن متافع هذه الفنون ودورها في حفظ تراث الأمة ، وما يعنيه ذلك من حفظ للعلم والحقيقة والتاريخ ، كي تظل شاهدة فاعلة لمن يأتي من

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده) ج٢، ص ٢٠٤.

أجيال . . . المفحفظ الآثار - الرسوم والتماثيل - هو حفظ للعلم والحقيقة ، وشكر لصاحب الصنعة على الإبداع فيها! . . . الالله الم

ثم يأتى الأستاذ الإمام إلى القضية الشائكة والخلافية.. قضية موقف الإسلام من هذه الفتون وأصحابها، فيدلى بالقول الفصل في فائدتها ومن يم حلها وذلك لتغير الملابسات والمقاصد التي دعت إلى نفور المسلمين منها في عصر البعثة النبوية، يوم كانت الرسوم والصور والتماثيل إنما تتخذ كي تعبد من دون الله، أو على الأقل كانت مظية شبهة، لتعظيمها دينيا، فكان أن نهي عنها الرسول، عليه الصلاة والسلام.. أما الآن، وبعد زوال الخطر بالكلية، وبعد أن لم تعد الرسوم والتماثيل مظئة شبهة العبادة أو التعظيم الديني، وبعد أن وضحت وتأكدت منافعها في ترقية أذواق الأمة، وحفظ حقائق تاريخها وعلومها، فإن رضاء الإسلام ومباركته لها، أمر لا شك فيه إلى .

والأستاذ الإمام عندما صاغ اجتهاده هذا وسطر لنا تجديده في هذا الميدان، كان يوجه حديثه إلى الناس عبرالشيخ محمد رشيد رضا (١٢٨٢ ـ ١٣٥٤ هـ، ١٨٦٥ ـ يوجه حديثه إلى الناس عبرالشيخ محمد رشيد رضا (١٢٨٢ ـ ١٣٥٤ هـ، ١٨٦٥ هـ ١٩٣٥ في ماحب مجلة (المنار) . . وكانت (المنار) تنشر هذه القصول التي يصف فيها مشاهد سياحته دون توقيع ، . وكان يتولى يومشد منصب «مفتى الديار المصرية»، ويتربع على عرش الإمامة والاجتهاد في طول بلاد العالم الإسلامي وعرضها! . .

وفي هذه الفصول أخذ الشيخ محمد عبده يتحدث إلى الشيخ رشيد رضا، عن هذه القضية، فقال، بعد وصفه لما شاهد من الرسوم والتماثيل في متاحف اصقلية، وأديرتها وكنانسها ومقابرها وميادين مدنها، وبعد حديثه عن دور هذه الرسوم والصور والتماثيل في احفظ العلم، وتخليده الله . . . قال:

«وريما تعرض لك صمألة عند قراءة هذا الكلام، وهي: ما حكم هذه الصور في المسريعة الإسلامية، إذا كان القنصد منها ما ذكر، من تصوير هيئات البشر في انفعالاتهم النفسية، وأوضاعهم الجسمانية؟ هل هذا حرام؟ أو مكزوه؟ أو مندوب؟ أن واجب؟ . . . فأقول لك:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. ج٢ . جي ٢٠٠ .

إن الراسم قد رسم، والفائدة محققة لا نزاع فيها، ومعنى العبادة وتعظيم التمثال أو الصورة قد محى من الأذهان، فإما أن تفهم الحكم من نفسك، بعد ظهور الواقعة، وإما أن ترقع سؤالا إلى المفتى الموجيك مشافهة (لاحظ أن المقتى هو المتكلم من وهذا جوابه؟!) . . . . فيإذا أوردت عليه: "إن أشد الناس عذابا يوم القيامة المصورون، أو ما في معناه مما ورد في الصنحيح، فالذي يغلب على ظنى أنه سيقول لك:

إن الحديث جاء في أيام الوثنية، وكانت الصور تتخذ في ذلك العهد لسبيين: الأول؛ اللهو، والثانى: التبرك بمثال من ترسم صورته من الصالحين، والأول مما يبغضه اللبين، والثانى بما جاء الإسلام لمحوه، والمصور في الحالين بثباغل عن الله، أو منه للإشراك به، فإذا زال هذان العارضان، وقصدت الفائدة، كان تصوير الأشخاص بمنزلة تصوير النبات والشجر في المصنوعات، وقد صنع ذلك في حواشي المصاحف، وأوائل السور، ولم يمنعه أحد من العلماء. مع أن الفائدة في نقش المصاحف موضوع إلنزاع، أما فائدة الصور فمما لا نزاع فيه، على الوجه الذي ذكر.

أما إذا أردت أن ترتكب يعض السيئات في محل قيه صور؛ طمعا في أن الملكين الكاتبين، أو كاتب السيئات على الأقل لا يدخل محلا فيه صور، كما ورد (١١)، فإياك أن نظن أن ذاك بنجيك من إحصاء ما تفعل؟!، فإن الله رقيب عليك وناظر إليك حتى في البيت الذي فيه ضور، ولا أظن أن الملك يشأخر عن مرافقتك إذا تعمدت دجول البيت الذي فيه صور!

ولا يمكنك أن تجيب المفتى: بأن الصبورة، على كل حال، مظنة العبادة، فإنى أظن أنه يقول لك: إن لسانك، أيضا، مظنة الكذب، فهل يجب ربطه؟ أ مع أنه يجوز أن يصدق، كما يجوز أن يكذب؟ . .

وبالجملة، فإنه يغلب على ظنى أن الشريعة الإسلامية أبعد من أن تجرم وسيلة من أفضل وسائل العلم، بعد تحقيق أنه لا خطر فيها على الدين، لا من جهة العقيدة ولا من جهة العمل، وليس هناك ما يمنع المسلمين هن الجمع بين عقيدة التوحيد ورسم ضورة الإنسان والحيوان لتحقيق المعاني العملية وتمثيل الصود الذهنية. . \* (٢٠).

 <sup>(</sup>١) يشير الأستاذ الإمام إلى حديث: الا تدخل الملاتكة بيئًا فيه جُنْب والا صورة والا كلب ارواه أبوداود والنسائي والدارجي والإمام أحمد.

<sup>(</sup>٢) (الأعمال الكاملة اللامام محمد عبده) ج٢ ، ص ٢٠٥ ، ٢٠١٠ .

هكذا صاغ الأمنتاذ الإمام في الفنون التشكيلية ما يشبه الفتوى الشرعية، فقرر أنها أداة لحفظ الحقيقة العلمية والتاريخية، بل الوسيلة من أقضل وسائل العلما، وأنها فنون راقية، ترتقى بذوق الإنسان، كما يرتقى به فن الشعر، وغيره من الفنون التي ليس على الإبداع فيها كلام ولا ملام في الإسلام!..

وهو بذلك قد كتب صفحة في كتاب التجديد الإسلامي. . تجديد حياة الأمة بتجديد الفكر الذي يحكم هذه الحياة أ ـ .

#### ويعد...

فهل هناك شك، الآن، وبعد هذا الذي سقتاه عن موقف المنهج الإسلامي من آيات الجمال في الإبداع الإلهى، ومن ثم من الفنون الجميلة، التي ترتقي بالذوق والحس الإنساني ليندرك آيات الجمال هذه، فيرتقى على سلم الشكر لصائع هذا الجمال!.. هل هناك شك، بعد هذا الذي قدمناه؛ في أن موقف المنهج الإسلامي من هذه الفنون الجمنيلة من تذوقها، وعارستها هو موقف الود والتحاطف، والتركية والمبازكة؟ .. وذلك على الرغم من شيوع هواقف وتنفولات المخاصمة المفتعلة بين الإسلام وبين هذه الفنون؟! . .

إن الإسلام لا يخاصم الجمال، ولا يعادي فنونه. . والمسلم الأمثل لا يمكن أن يكون ذلك المتجهم، الذي ينزع عن جماليات الحياة المباركة الإسلام ال. . . فقط هناك المعايير الإسلامية ـ الاعتقادية والأخلاقية ـ التي يجب أن تحكم موقف المسلم تجاه هذه الفنون، حتى نظل مصدرا حقيقيا للخير والجمال في حياة الإنسان. . .

فالاقتصاد والاعتدال في الاشتغال بهذه الفنون، وفي ترويجها . . مطلب إسلامي، وذلك حتى لا يختل توازن اهتمامات الأمة بمختلف نواحي ومبادين النشاط اللازم لتكامل وتنمية طاقات وملكات وحياة الإنسان . .

إن الاقتصاد والاعتدال - الذي ينفى وينكو طرفى الغلو - هو ميزان الإسلام ومعيباره فى كل ميادين النشاط الإنسانى . . فالقرآن يأمونا به ﴿ يتي آدم خُذُوا زينتكم عند كُل مستجد وكُلوا واشربوا ولا تُسرفُوا إنه لا يُحبُ المسرفين ﴾ (الأعراف: ٣١) . . . ﴿ . . . وابتغ فيما آتاك الله الدار الآخرة ولا تنس نصيبك من الدنيا . . . ﴾ (القصص : ٧٧) . . ورسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، يؤكد هذا

البلاغ القرآنى في بيانه النبوى، فيقول: «كلوا واشريوا وتصدقوا والبسوا، ما لم يخالطه إسراف أو مخيلة النبوى، ويتحدث إلى من غالى في العبادة والنسك، فصام النهار وقام الليل، مهملا زوجه ودنياه، فيقول: «ند وإني أصوم وأفطر، وأصلى وأنام، وأمس النساء، فينمن رغب عن سنتي فليس منى ((۲) مسلك عليك لزوجك عليك حقاء وإن لزورك (أي زائريك) معليك حقاء ولحسلك عليك حقاء . (اب

\* إن انفعال النفس الإنسائية بجشاليات الحياة هو فطرة قطر الله النفس الإنسائية السوية عليها. . والإسلام يريد لكل الفنون، حتى تكون يبحق جزءًا من جماليات هذه الحياة، ألا تعاند الفطرة الإنسائية، بل أن تكون عونا على ترقيتها وتهذيبها . بريدها سبلا لتهذيب النفس والارتقاء بملكات وطاقنات وغرائز الإنسان، . ولا يريدها عوامل تخلل واتحلال ومعاول هدم وإثارة لغرائز العنف والغضب والشهوة واللذة المادية في الإنسان، . يريدها فنونا جميلة ومتجملة بأخلاقيات الإسلام! . .

\* وإذا كان لكل شعب من الشعوب فنونه الموروثة، والتي غدت وتغدو سمة من سبعات غيزه القومي عن الشعوب الأخرى، فإننا نريد للفنون الموروثة لشنعوب الأمة الإسلامية وقومياتها أن تخضع لما خضعت له المواريث الفكرية لهذه الشعوب عندما دخلت دين الإسلام، واندمجت في أمة الإسلام،، نريد لهذه الفنون أن اتحيا \* وأن التعطور ه، وفقا لمعايير الإسلام في الاعتقاد، وفي الذوق الجمالي - وفي الاخلاقيات، ولا نريدها أن تكون القليدا الفنون حضارات أجرى، لا تتخلق بأخلاق حضارات أجرى، لا تتخلق الحضارات! ...

وإذا كانت المهمة الأولى للفنون الجميلة في حياة الإنسان، هي الارتفاء بروحه على درب الإدراك والاستمتاع بآيات الجمال الإلهي في هذا الكون. . فإن الإسلام يتقدم على هذا الدرب خظوات أيعد، ليجعل من هذه الفنون سبيلا من السبل التي

<sup>(</sup>۱) ړواهٔ الْبخاري واين منجه.

 <sup>(</sup>٣) رواه البخاري وسبلم وأبو داود والنسائي والدارمي والإمام أحمد من حديث غيد الله بن عمرو بن العاص.

<sup>(</sup>۲) رواه البُخاري ومسلم.

تصوغ «الإنسان الربائي»، الذي يدرك معنى أن الله اجسل ، وأن اربانية » الإنسان رهن بشوقه وتعلقه وسعيه على درب التخلق بالأخلاقيات الجميلة . . درب الوعى بالجمال الإلهى المبثوث في هذا الوجود . . ، وأيضا الاستمتاع بلذات هذا الجمال ! ...

ومع هذه المهمة الإسلامية للتربية الجمالية، وللفنون الجميلة في حياة الإنسان السلم، فإن للمنهج الإسلامي رسالة يطلب من هذه الفنون أن تنهض بدورها في أدائها. . . رسالة الإسهام في حفظ الفكر ونشر الدعوة بواسطة هذه الفنون . .

إنها سلاح فعال في البلاغ إلى الناس. . ومن لَلمِكن ـ بل الواجب ـ أن تكون ـ كفنون القول ـ أداة للبلاغ برسالة الإسلام! . .

\* \* \*

الجهاد في سبيل الله

# الجهاد سبيل التطبيق لمنهج الإسلام

إذن، هو منهج: "إلهى المصدول.. إنسانى الفهم والاستخلاص.. والموضوع".. اشامل، في النظرة، والإحاطة والتطبيق".. يحكم مسيرة الإنسان، ويحيب على علامات استفهامه، ويمثل بالنسبة لباصرته وبصيرته معالم الطريق وأعلام دليل العمل.. ليس من حيث كون هذا الإنسان فردا، فقط عليه تكاليف عينية وإنما من حيث هو المدنى اجتماعى"، أيضا قد فرض الإسلام عليه فروضا اجتماعية، توجه الخطاب بها إلى الجماعة الأمة ....

من أين جماء؟ . . ولماذا؟ . . وأين يحيما؟ ومكانه ومكانته بالنسبة للغيمر؟ . . وكيف يحيا؟ . . ولماذا؟ . . وإلى أين المصير؟ . . وعلى أي نحو؟ . . ولماذا؟؟ . .

ويسبب من هذه الشمولية والاجتماعية - التي ألقت ما يبن الفرد والأمة . . وتكاملت وترايطت فيها فروض العين وفروض الكفاية - لم يقف المنهج الإسلامي عند حدود مجود النسق الفكري - النظري " . . بل تبدى منهجا يستحيل تحقيق وجوده إلا إذا تجدد في التطبيق . . فالإسلام ليس "نحلة فكرية"، ولا مسجرد "مذهب نظري"، وإنما هو دين يحقق للإنسان "الانتماء - الفعال" و"الفعل المنتهى " . . . هو عقيدة وشريعة ، يكتمل عندما يتحول إلى حياة معيشة وبناء قائم وحضارة متميزة في الممارسة والنطبيق . .

ولعل هذه الحقيقة حقيقة توقف اكتمال الإسلام على تجسد منهجه في الحياة العملية كانت إخدى الحقاق التي أشارت إليها الآية الكريمة: ﴿ . البوم يشس الذين كفروا من دينكم فلا تخشوهم والخشود البوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام دينا . . ﴾ (المائدة: ٣) . . فهي قد جاءت تكتفها

من قبل ومن بعد، تشريعات مدنية وحياتية كثيرة. . . وهى قد نزلت بعرقة يوم المحج الأكبر \_ فى حجة الوذاع \_ ومع هذه التشريعات الملغية التي جفت بها ، كانت خطبة النبي ، صلى الله عليه وسلم ، فى ذلك اليوم \_ خطبة حجة الوداع \_ عقدا اجتماعيا تشريعيا يقرر الحقوق المدنية لأمة الإسلام . . . وإذا كان حديث هذه الآية الكريمة عن اكتمال الدين ، لم يعن أنها كانت آخر الوحي القرآنى ، ولا آخر الأحكام التي نزل بها الوحي . . "فلقد نزل بعد ذلك قرآن كثير ، ونزلت آية الربا ، ونزلت آية الكلالة ، إلى غير ذلك " (١) ، كما يقول المفسرون . . فإنها قد عنت والله أعلم \_ أن هذا الاكتمال الذي كان قد تم للدين يومئذ هو تجسده في التطبيق ، فبعد فتح مكة ، واكتمال الذولة ، وتجسد الشريعة حياة تحياها الأمة الجديدة ، فبعد فتح مكة ، واكتمال الدولة ، وتجسد الشريعة حياة تحياها الأمة الجديدة ، هالواقع " ويحياه الناس . فاكتمال الدين ، واكتمال المنهج الإسلامي ، بسبب بن طبيعته ومقاصده . لا يتأتي بغير قيامه في الواقع وتجسده في مختلف مبادين الحياة ، إلى ومقاصده . لا يتأتي بغير قيامه في الواقع وتجسده في مختلف مبادين الحياة ، إنه ومن باللحظة التي لا نقف فيها مع القرآن عند مرحلة "التلاوة" وإنما يصبح النه ومن باللحظة التي لا نقف فيها مع القرآن عند مرحلة "التلاوة" وإنما يصبح النه ومن باللحظة التي لا نقف فيها مع القرآن عند مرحلة "التلاوة" وإنما يصبح بالجهاد \_ حياة يحياها المسلمون! . .

لقد ذهب الصحابي سعد بن هشام بن عامر ، رضي الله عنه ، إلى أم المؤمنين غائشة ، رضي الله عنها ، عقب وفاة رسول الله ، صلى الله عليه وسلم، سائلا :

ـ ايا أم المؤمنين، أنبئيتي عن خُلق رسول الله، صلى الله عليه وسلم ـ

فقالت: ألست تقرأ القرآن؟!...

قال∷بلي! . . .

قالت: قإن حلق نبي الله كان الفر أنهُ ا<sup>(٣)</sup>. .

هنا، كان القرآن قد تحول بالجهاد عبر الذين فقهوه، إلى طاقة حية، أقامت في الواقع بناءً حضاريًا -الدولة لبنة من لبناته ـ تتجسد فيه روح القرآن! . . .

<sup>(</sup>١) القرطبي (الحامع الأحكام القزان) ج1، ص11، ٦٢ .

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم د

ولم يقف الأمر عند حدود، «الفكر»، كالحفظ والترتيل للآيات، ولا مجرد الفقه للمرامي والمقاصد والأغراض 12. .

إذن، فالجهاد لتجسيد وتطبيق منهج الإسلام، هو قسمة من قسمات هذا المنهج، يستحيل اكتمالت بدونها، ولأمر ما كان الجذر اللغوى لكل من «الاجتهاد» و«الجهاد» جذراً واحداً؟! فالجهد هو أصلهما. . . وبذل الوسع واستغراغ الجهد، في ميادين الفكر، هو «الاجتهاد» . . وبذل الوسع واستفراغ الجهد لوضع هذا «الاجتهاد الفكرى» في المنارسة والتطبيق، بكل السبل وفي مختلف الميادين، هو «الجهاد» الذي يحقق المقاصد والغابات الحقيقية من «الاجتهاد» . إنهما وجهان لعملة واحدة، هي منهج الإسلام! . .

وإذا كان "الجهاد"؛ في العرف الإسلامي، إنما يعنى: الدعوة إلى الدين الحق. . واستفراغ ما في الوسع والطاقة من قول أو فعل، في مختلف الميادين التي ينتصر فيها وبها هذا الدين الحق. . (1) فإنه ، بداهة ، أعنم وأشمنل من "القتال". . إنه الفريضة الاجتماعية \_ الكفائية \_ التي فرضها الله على طلائع هذه الأمة . . أن تبذل الوسع وتستفرغ الجهد في "ميدان العمل" لتجسد، وتعلق ثمرات الجهد الذي استفرغته والوسع الذي بذلته في "ميدان الفكر"، وليتجسد "الاجتهاد" . . «بالجهاد»! . .

ولهذه الحكمة كان مقام الجهاد غاليا في رسالة الإسلام وتكاليف الأمة ومعالم المنهج الإسلامي . . إنه «سنام» أمر الإسلام، كما علمنا رسول الله ، صلى الله عليه وسلم: «رأس الأمر ؛ الإسلام، وعموده : الصلاة ، وذروة سنامه : الجهاد» (٢) ، وهو «سياحة» الأمة الإسلامية بمختلف ميادين الحياة . . . «إن سياحة أمتى الجهاد في سبيل الله» (٣) . . وإذا كانت بعض أم الرسالات قد اتخذت من «الرهبانية» النشاط العملي الذي جسدت به الدين ، فاتحصر بذلك دينها في الأديرة والمغارات والرهبان وما عدا ذلك فهو خطيئة ، أو دنيا لا علاقة لها بالدين ، فلقد علمنا رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، أن «النشاط العلمي» لأمنة الإسلام ، علمنا رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، أن «النشاط العلمي» لأمنة الإسلام ،

<sup>(</sup>١) انظر: الجرجاني (التعريفات).

<sup>(</sup>٢) رواه النومذّي وابن ماجه والإمام أحمد.

<sup>(</sup>۳) رواه أبو داود.

المحقق لدينها، ليس «الرهبنة» التي تعزل الدين عن الحياة، بمعناها الأشمل، وإنما هذا «النشاط العالمي» هو الجهاد الإبسلامي في مختلف ميادين الحياة. . بل إن الله المبائية هذه الأمة: الجهاد» (١) حكما قال، عليه الصلاة والسلام. . .

وصدق الله العظيم إذ يقول: ﴿ يَأْيُهَا اللّهِ مِنْ الْمَوْا وَاسْجَدُوا وَاسْجَدُوا وَاعْبُدُوا رَبّكُمُ وَافْعُلُوا الْخَيْرِ لَعْلَكُمْ تَفْلَحُونَ ( آنَ ) وجاهدُوا في اللّه حق جهاده هُو اجتاكُم وما جعل عليكُم في الدّين من حرج مَلْهُ أبيكُمْ إبراهيم هُو سَمّاكُمُ الْمُسْلَمِينَ مَن قَبْلُ وَفِي هَذَا لِيكُونَ الرّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شَهِدَاء عَلَى النّاسِ فَأَقَيْمُوا الصّلاة وآتُوا الزّكاة واعتصمُوا باللّه هُو مَوْلاكُمْ فَعُم المُولَى وَعَم النّصيرُ ﴾ (الحج: ٧٧ . ٧٧).

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا هَلَ أَدُلُكُمْ عَلَى تَجَارَة تُنجِيكُمْ مَنْ عَذَابِ آلِيمِ (١٠) تؤمنون بالله ورسوله وتجاهدُون في سبيل الله بأسوالكُم وانفسكم ذلكُم خبر لَكُم إن كُنتُم تعلمُون (١٠) يَعْفِر لكُم ذُنُوبكُمْ ويُدْخَلُكُم جَنَات تَجْرِي مِن تَحْتَهَا الأَنْهَارُ ومساكن طيبة في جَنَات عدن ذلك الفوزُ العظيم (١٠) وأخرى تحبونها نصر من الله وفتح فريب وبشر المؤمنين ﴾ (الصف: ١٠-١٣).

إنه، كُكُل معالم المنهج الإسلامي، فريضة طلائع هذه الأمة .. أن تستفرغ الجهد وتبذل الوسع في استخلاص معالم هذا المنهج - ابالاجتهاد الفكرى - وأن تستفرغ الجهد وتبذل الوسع ، «جهادا» يضع معالم هذا المنهج في الممارسة والتطبيق . تلك هي مهمة طلائع هذه الأمة . اللين لا يقفون بجهدهم عند "النفقه" - الفكر النظرى - إنما يمارسون "الجهاد» - إنذارا لقومهم - بما فقهوا من الدين . . . ﴿ وما كان المؤمنون لينفروا كافئة فلولا نفر من كل فرقة منهم طائفة ليتفقهوا في الذين ولينذروا قومهم إذا رجعوا إليهم لعلهم يحذون ﴾ (التوبة: ١١٢) -

وصدق رسول الله، صلى الله عليه ومنلم، إذ يقول: "ما من نبي بعثه الله في أمة قبلي إلا كان من أمنه حيراريون وأصحاب، يأخذون بسنته ويقتدون بأمره. ثم إنها تخلف من بعدهم لحلوف، يقولون ما لا يفجلون، ويفعلون ما لا يؤمرون،

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد،

فعن جاهدهم بيده فهو مؤمن، ومن جاهدهم بلسانه فهو مؤمن، وليس وراه ذلك من الإيمان حبة خردل؟(١). . فحواريو الرسول، صلى الله عليه وسلم، وأضحابه هم طلائع أمنه، المجاهدون في سبيل تطبيق وتجسيد منهج الإسلام. . .

朱 译 琮

تلك هي أبرزِ معالم المنهج الإسلامي...

منهج «العلَيّة المتبينة». و «السببية - الإلهية». قهذا الكون، الذي تحكمه الأسباب، شاهد على أنه مخلوق للخالق الواحد، المثفرد بالربوبية الحقة، والقادر المدبر لهذا العالم . وهذا الخالق، المنزه عن عائلة المحدثات، قد استخلف الإنسان لعمارة هذه الأرض، وتحقيق بنود عهد الاستخلاف فيها . وخلق له سبل الوعى وأدوات الفعل ليحقق رسالته هذه، وأنعم عليه بالإسلام، رسالة محاقة حالدة، تعطبه المتهج الذي يحقق له ـ بالوسطية الجامعة - الانتماء والتوازن والاتزان مع كل مظاهر وظواهر وقوى هذا الوجود . وفرض عليه الجهاد، حتى يتحقق لهذا المنهج الوجود - الفاعل، فلا تطمسه أو تنسخه عاديات الدهر وبدعه، كما حدث في أم الرسالات التي سبقت أمة الإسلام ورسالة نبيه، عليه الصلاة والسلام . وصدق الله العظيم: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزُلُنَا الذَكُرُ وإِنَّا لَهُ خَافِطُونَ ﴾ (الحجر: ٩).

\* \*

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم.

#### المصادر

#### و القرآن الكريم.

#### • كتب السنة النبوية،

١ ـ (صحيح البخاري) طبعة دار الشعب ـ القاهرة.

٢ـ (صحيح مسلم) طبعة القاهرة سنة ١٩٥٥م.

٣\_(سنن الترمذي) طبعة القاهزة سنة ١٩٣٧ م.

٤\_(سنن النسائي) طبعة القاهرة سنة ١٩٦٤ م.

عــ (ستن أبي داود) طبعة القاهرة سنة ١٩٥٢م .

٦\_ (سنن ابن ماجة) طبعة القاهرة شتة ١٩٧٢ م.

٧ (سنن الدرامي) طبعة القاهرة سنة ١٩٦٦م.

٨ ــ (مسند الإمام أحمد) طبعة القاهرة سنة ١٣١٣ هـ.

٩ ـ (الموطأ) ـ اللإمام مالك ـ طبعة دار الشعب ، القاهرة .

### ه معاجم القرآن والسنة،

١-(المعجم المفهرس الأنفاظ القرآن الكريم) وضع : محمد فؤاد عبد الباقي .. طبعة
 دار الشعب . الفاهرة .

٢- (معجم ألفاظ القرآن الكريم) وضع: مجمع اللغة العربية مصر طبعة القاهوة منة ١٩٧٠م.

٣ (المعجم المفهرس لأنفاظ الحديث النبوي الشريف) وضع: وينسنك (أ. ي) وآخرين. طبعة لبدن سنة ١٩٣٦ ـ ١٩٦٩م.

٤ (مفتاح كنوز السنة) وضع: وينسسك (أ. ي) ترجمة: محمد فؤاد عبد الياقي. طبعة لاهور سنة ١٣٩١ هـ، ١٩٧١ م..

### • الكتب الأخرى،

: (شرح نهج البلاغة) تحقيق: أبو الفضل اين أبي الحسديد

إبراهيم. طَّبعة القاهرة سنة ١٩٥٩م.

: (أسد الغابة في معرفة الصحابة) طبعة دار ابن الأثير

الشعب، القاهرة،

: (منهاج السنة النبوية) طبعة القاهرة سنة ابن تسميله

(الفساوي الكيسري) طبيعة القاهرة سنة

(مجموعة الرسائل الكيري) طبعة القاهرة

سنة ١٤٠٠هـ.

ابن حزم الأندلسي : (وسالة في الغناء الملهي، أمباح أم محظور؟)

مطبوعية فسمين (رسيائل ابن حزم) جـ ١٠

تحقيق : د: إحسان عباس ـ طبعة بيروت نسنة ١٤٠١ هـ، ١٩٨٠ م.

: (المقدمة) طبعة القاهرة سنة ٣٢٢ هـ.

ابن خلدون

: (تهافت التهافت) ظبعة القاهرة سنة ابن رشد (أبو الوليد)

...١٩٠٣

(فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من

الاتصال) دراسة وتحقيق: د. محمد عمارة.

طبعة القاهرة سنة ١٩٨٢ م.

: (الطبيقات الكبري) طبعة دار الشحرير، ابن سعد.

القامرات

| · (الدرر في اختصار المغازي والسير) طبعة                 | ابن عبد البر                        |
|---------------------------------------------------------|-------------------------------------|
| القاهرة سنة ١٩٦٦م .                                     |                                     |
| <ul> <li>(تهذیب تاریخ ابن عبداکر) طبعة دمشق.</li> </ul> | اين عساكر                           |
| · (الإمامة والسياسة) طبعة القاهرة:سنة                   | ابن قتية                            |
| ۱۳۳۱هـ.                                                 |                                     |
| `` (إعلام الموقعين) طبغة بيروت سنة ١٩٧٣م.               | اين قيم الجوزية                     |
| : (لسان العرب) طبعة دار المعارف. القاهرة.               | ابن منظور                           |
| : (كتاب الحراج) طبعة القاهرة سنة ١٣٥٢ هـ.               | أبو يوسف                            |
| : (دائرة المعارف) طبعة بيروت سنة ١٩٥٦ م.                | أفرام البستاتي _ (إشراف) _          |
| : (الأعمال الكاملة) دراسة وتحقيق: د. محمَّد             | الأفغاني (جمال الدين)               |
| عمارة. طبعة بيروت سنة ١٩٨١م.                            |                                     |
| : (شيرح المواقف) طبعة القاهرة سنة ١٣١١هـ.               | الإيجي (المعضد)_والجرجاني           |
| : (مناقب الشافعي) تحقيق: السيد أحمد                     | البيهقى                             |
| صقر . طبعة القاهرة سنة ١٩٧١ م .                         |                                     |
| : (كتاب الحيوان) تحقيق: الأستاذ عبد السلام              | الجاحظ                              |
| هارون , طبعة القاهرة .                                  |                                     |
| : (الثعريفات) طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨ م.                  | الجرجابي                            |
| : (مناهج البحث العلمي عند العرب في مجال                 | جلال محمد عبد الحميد (دكتور)        |
| العلوم الظبيعية والكونية) طبعة بيروت سنة                |                                     |
| ۱۹۷۲م.                                                  |                                     |
| <ul> <li>(الإرشاد) طبعة القاهرة سنة ١٩٥٠ م.</li> </ul>  | الجويني (إمام الحرمين)              |
| : (حبجة الله البالغة) طبعة القياهرة سنة                 | الدهلوي أحمد بن عبد الرحيم الفاروقي |
| 4071a.                                                  |                                     |
| أ (الأعلام) طبعة بيروت_الثالثة.                         | الْوَرْكِلِي (خير الذين)            |
| ا (نهاية الإقدام في علم الكلام) تحقيق:                  | الشهرستاني                          |
| الفريد جيوم. طبعة مصورة سبدون تاريخ                     |                                     |
| وبدون مكان الطيع ،                                      |                                     |

الطبري

الطهطاوي (رفاعة رافع)

الطوسي (أبو جعفر)

عيد الجبارين أحمد

على بن أبي طالب (الإمام)

عمر بن الخطاب (أمير المؤمنين)

الغيزالي (أبو حياصيد)

فاتن فلوتن

(تاريخ الطبرى) تحقيق: محمد أيو الفضل
 إبراهيم، طبعة دار المعارف القاهرة.

: (الأعمال الكاملة) دراسة وتحقيق: هـ. صحمد عمارة. طبعة بيروت سنة ١٩٧٧ م.

: (تلخيص الشافي) تحقيق: السيد حسين بحر العلوم . طبسحسة النجف سنة ١٣٨٣ مـ ١٣٨٤هـ .

: (تثبيت دلائل النهوة) تخقيق: د. عبد الكريم عثمان طبعة بيروت سنة ١٩٦٦ م.

(نهج البيلاغة) جمع: الشيريف الرضى.
 طبعة دار الشعب. القاهرة.

: (فتاوي وأقتضية عمر بن الخطاب) جمع وتحقيق: محمد عبد العزيز الهلاوي، طبعة القاهرة سنة ١٩٨٥ م.

( تُهافَت القالاسفة ) طبيعية القاهرة سنة الم ١٩٠٣م.

(الاقتصاد في الاعتقاد) طبعة القاهرة - صبيح - ضمن مجموعة - بدون تاريخ.

(فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة) طبعة القاهرة سنة ١٩٠٧ م.

(القبصد الأسنى في شرح أسماء الله الحسني) طبعة القاهرة سنة ١٩٦١م.

(إحياء علوم الدين) طبعة قار الشعب -مصورة - القاهرة .

 (السيادة العربية والشيعة والإسرائيليات في عهديني أمية) ترجمة: د. حسن إبراهيم حسن، محمد فكي إبراهيم. طبعة القاهرة سنة ١٩٦٥م.

الفيروز أبادي

قاسم أمين (بك)

القاسم بن سلام (أبو عبيد)

المقاشباني

القوالمي، أبو العباس أحمد بن إدريس

القرطبي

الماوردي

مجمع اللغة العربية \_مصو\_

محمد عيده (الأستاذ الإمام)

محمد عمارة (ذكتور)

: (القاموس المحيط) طبعة مؤسسة الرسالة \_ بيروت\_سنة ١٤٠٧هـ\_١٩٨٧م.

 إلا عمال الكاهلة) دراسة وتحقيق: د. محمد عماوة, طبعة الشروق سنة ١٩٨٩م.

ن (كنشاب الأموال) طبيعية القياهرة منة ١٣٥٢هـ. طبعة الشروق سنة ١٩٨٩م.

: (اصطلاحات الصوفية) تخفيق د. محمد كمال جعفر ـ طبعة القاهرة سنة ١٩٨١م.

: (الإحكام في التمييز بين الفتاؤي والأحكام وتصرفات القاضي والإمام) تحقيق ودراسة : الشيخ عبد الفتاح أبو غدة . طبعة حلب سنة ١٩٦٧م.

: (الجامع لأحكام القرآن) طبعة دار الكتب المصرية. القاهرة.

: (أدب الدنب والدين) تحقيق: مصطفى السقا. طبعة القاهرة سنة ١٩٧٣م.

: (المحجم الفلسفي) طبحة القاهرة سنة ...1979

محمد حميد الله الحيدر آبادي (دكتور) : (مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوي والخيلافة الرائسة) طبعة القياهرة سنة . - 1907

: (الأعمال الكاملة) دراسة وتحقيق: د. محمد عمارة. طبعة بيروت سنة ١٩٧٢م.

: (الإسلام:والمستقبل) طبعة الشروق ستة

(الإسلام وفلسفة الحكم) طبعة الشروق سنة ١٩٨٩م. (معبركة الإنسلام وأضول الحكم) طبعة القاهرة سنة ١٩٨٩م.

(الدولة الإسلامية بين العلمانية والسلطة الدينية) طبعة القاهرة سنة ١٩٨٩م.

(العلمانية ونهضتنا الحديثة) طبعة القاهرة سنة ١٩٨٧م.

(المعتزلة ومُشكلة الحرية الإنسانية) طبعة الشروق بننة ١٩٨٨م.

(الغزو الفكراي ـ . وهم أم حقيقة؟) . طبعة الشروق سنة ١٩٨٨م .

: (خاطرات جمال الدين الأفغاني) طبعة بيروت سنة ١٩٣١م.

النسقى (أبو البركات عبد الله بن أحمد) : (تفسير النسفى مدارك التنزيل وحقائق التأويل) طبعة القاهرة سنة ١٣٤٤هم.

: (المواقف والمخاطبات) تحقيق: أرثر أربري، تقديم: د، عبيد القيادر محمود، طبعة القاهرة سنة ١٩٨٥م.

: (نهساية الأرب في قنون الأدب) طبيعة دار الكتب المصرية، القاهرة،

: (الفاروق عمر) طبعة دار المعارف: القاهرة. : (الحراج) طبع القاهرة سنة ١٣٧٤هـ.

: (بعجم الطبوعات العربية والمعربة) طبعة القاهرة سنة ١٩٢٨م. النويري

المغوى

المخزومي (محمد باشا)

هیکل (محمد حسین دکتور باشا) یحیی بن آدم یوسف سرکیس

i

# معالم المنهج الإسلامي

فى فكرننا الإسلامى المعاصير؛ فَقُرُ فى «الإبداع».. وإفراط فى «التقليد» (.. تقليد «التخلف الموروث»، و«التغريب الواهد، من وراء الحدودا...

وفي العالم من حولنا: «متغيرات»، تزلزل «الواقع».. وتراجع «مُسَلَّمات الفكر» التي حكمته لعشرات السنين!..

وحتى لا نظل أسرى التخلفنا الموروث،.. وضحايا الأزمات الآخرين، تقدفنا اليبرالية الغرب إلى اشموليته تارة.. ثم يدفعنا انهيار الشمولية إلى الليبرالية تارة أخرى.. وتتخطف عقولنا مناهج فلسفات الغرب ونظرياته.. فلا بد من إعمال العقل المسلم في ميدان الإحياء والتجديد..

ولما كان «المنهج» - وهو طريق النظر، وقسطاسه المستقيم - هو سبيل الوعى بما في «كتاب الوحى» - المقروء - و«كتاب الكون» - المنظور - من علوم وفنون وسُنَن وآيات..

وهو السبيل، كذلك، إلي صياعة «دليل العمل» الذي ينير لليقظة الإسلامية المعاصرة طريق النهوض المنشود - وذلك حتى لا تُصاب، هي الأخرى، بإحباط جديد؟!..

... لذلك.. كان الاهتمام بهناه القضية المحورية - قضية: «معالم المنهج الإسلامي» - .. التي يصدر لها هذا الكتاب!

